
ــمس ابن مُفلِح (ت:763هـ) خمســة نصوص في ترجمة الشَّ
ــلَمي                                                                                                                                                                تحقيق: مشــاري بن عبدالرحمن بن بريك الس�

إتحاف التلامذة بِنصائح الأساتذة   للشيخ عبد الفتاح بن يوسف النابُلسي الحنبلي (ت:1363هـ)
                                                                                                                                                                     تحقيق: د. عبـــد ا� بن علي بن يحيـــــى فقيــــه  

فتوى في ملكية الأَغْوَار والأَوْكَار وغيرها من مَوَاتِ الأَرض للقاضي عبد الله بن صالح الخليفي (ت:1381هـ)
                                                                                                                                             تحقيق: د. هاني بن ســــالم بن مصلح الحارثي 

اســتدراكات الشــيخ محمــد الأميــن الشــنقيطي علــى «روضــة الناظــر» لابــن قدامــة فــي الأدلــة الشــرعية، مــن خلال 

«مُذكرة أصول الفقه»، جمعًا ودراســة                                                                                                                                                      

أســئِلة حول بعض المسائل الأصوليّة

                                                                                                                                                            لقاء مع الشــيخ أ.د. عِياض بن نامي السُــلمي

المســائل التي ذُكرت في غير مظنّتِها في كتاب «مختصر الإفادات» لابن بلبان الحنبلي (ت:1083هـ)

                                                                                                                                                               د. عبدالرحمن بن علي بن محمد العَســكر

الحنابلــة فــي رحلــة القاضي أبي بكر ابن العَرَبي المالِكي (ت:543هـ)

ــودي                                                                                                                                                           د. طــارق بــن عبــد الرحمــن بــن محمــد الحَم�

 

  أ.د. عبدالرحمن بن علي بن مقبل الحطّـــاب

 تكـشيـــف

5023-2958وفهـرسـة
2958-5015

 د. محمد طارق علي الفـــوزانالمدرســة الحنبلية الفقهية، تاريخها ورجالها وأطوارها

د. حســن محمد حسن أحمد (ابن أبي كوع)
ة عند الحنابلة في العبادات  الفروق الفقهية المتعلقة بمســائل النيَّ

حليم بن منصور بن قدور مدبــــر

بلال بن صالح بن محمد هَوســاوي

الآراء الأصوليّة والفقهيّة لأبي الحســن الخَزَريّ الحنبليّ (توفي بعد ســنة 370هـ)

رجيح بين الإمامين ابن مُفلِح والـــمَرداوي  المسائل الأصولية التي اختَلَف فيها التَّ

6



توزيع

ترسل البحوث والمقالات عبر بريد المجلة

Alhanbali.mag@gmail.com

للمشاركات

@alhanbali_mag        Rakaezcenter.com

مركز ركائز للبحوث         50595347 00965

للتواصل

الرقم التسلسلي القياسي الدولي للدوريات:
ISSN Print: 2958 - 5015 :ردمد النسخة الورقية
ISSN Online: 2958 - 5023 :ردمد النسخة الرقمية



تعبر المواد المقدمة للنشر عن آراء مؤلفيها، ويتحمل أصحابها مسؤولية صحة المعلومات ودقتها

لتحميل 
المجلة 
بصيغة 
PDF

ــاران2الــكــويــت: ــن دي
ريـــــــالا25الــسعـودية:

السعر

دولار أمريكي 7 بمـا يعـادل:
ً

 rakaez.kw@gmail.com  @dar_rakaezkw

 00965  50674533

 Rakaezkw.com  يمكن الشراء عبر الموقع الالكتروني

المملكة العربية السعودية - الرياض

هاتف: 544896654 00966

 DARATLAS.SA  @dar_atlas

 daratlas1@gmail.com

رقم الترخيص: 33750 / 2023
ترخيص سجل تجاري: 478991
ترخيص الإعلام رقم ملف: 552



رئيس التحرير

أ.د. خالــد بن علي المشيـــقِح
أستاذ بكلية الشريعة - جامعة القصيم

أعضاء التحرير

أ.د. سعد بن تركي الخــــثلان
 أستاذ بكلية الشريعة

جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية

أ.د. وليــد بن فهــد الوَدعـــان
 أستاذ بكلية الشريعة

جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية

د. عبدالرحمن بن علي العسكر
مستشار بوزارة الشؤون الإسلامية بالسعودية

د. فهد بن عبدالرحمن الكندري
كلية الشريعة - جامعة الكويت

د. أنس بن عادل اليتامى
عضو الهيئة الشرعية

ببيت الزكاة الكويتي

د. عبدالعزيز بن عدنان العيدان
مشرف عام مركز ركائز

للدراسات والبحوث

د. فيصل بن صباح الصواغ
كلية الشريعة - جامعة الكويت

مدير التحرير

د. نواف بن فهد الدعيات
كلية الشريعة - جامعة الكويت

هيئة التحرير

لَمي أ.د. عِياض بن نامي السُّ
الأمانة العامة لهيئة كبار العلماء

 كلية الشريعة 
جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية

أ.د. عبدالرحمن بن عبدالعزيز السّديس
رئيس الشؤون الدينية بالمسجد الحرام والمسجد النبوي

وإمام وخطيب المسجد الحرام

أ.د. سعد بن ناصر الشثري
المستشار بالديوان الملكي السعودي

وعضو اللجنة الدائمة للإفتاء
وعضو هيئة كبار العلماء

أ.د. سامي بن محمد الصقير
كلية الشريعة - جامعة القصيم

وعضو هيئة كبار العلماء

أ.د. عادل بن مبارك المطيرات
كلية الشريعة - جامعة الكويت

أ.د. حمد بن محمد الهاجري
كلية الشريعة - جامعة الكويت

أ.د. إبراهيم بن محمد الجَـوارنــه
أستاذ بكلية الشريعة - جامعة اليرموك - الأردن

أ.د. محمد بن فهد الفريح
 أستاذ بالمعهد العالي للقضاء

جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية

د. سعود بن محمد الرّبيعه
كلية الشريعة - جامعة الكويت

د. خالد بن شجاع العتيبي
كلية الشريعة - جامعة الكويت

الهيئة الاستشارية



1010

موضوعات العدد السادس

القسم الأول: النصوص المحققة
مس ابن مُفلِح )ت: 763هـ(.............................................................43-12 خمسة نصوص في ترجمة الشَّ

لَمي  تحقيق: مشاري بن عبدالرحمن بن بريك السُّ

إتحاف التلامذة بِنصائح الأساتذة للشيخ عبد الفتاح بن يوسف النابُلسي الحنبلي )ت: 1363هـ(........87-44
تحقيق: د. عبد الله بن علي بن يحيى فقيه

 فتوى في ملكية الَأغْوَار والَأوْكَار وغيرها من مَوَاتِ الأرَض   للقاضي عبد الله بن صالح الخليفي
112-88........................................................................................................................ )ت:1381هـ(

تحقيق: د. هاني بن سالم بن مصلح الحارثي

القسم الثاني: البحوث الدراسات
استدراكات الشيخ محمد الأمين الشنقيطي على »روضة الناظر« لابن قدامة في الأدلة الشرعية، من خلال 
»مُذكرة أصول الفقه«، جمعًا ودراسة...............................................................................171-114

أ.د. عبدالرحمن بن علي بن مقبل الحطّاب

241-172...................................................... المدرسة الحنبلية الفقهية، تاريخها ورجالها وأطوارها
د. محمد طارق علي الفوزان

الفروق الفقهية المتعلقة بمسائل النيَّة عند الحنابلة في العبادات..........................................299-242
د. حسن محمد حسن أحمد )ابن أبي كوع(

325-300.................... الآراء الأصوليّة والفقهيّة لأبي الحسن الخَزَريّ الحنبليّ )توفي بعد سنة 370هـ(
حليم بن منصور بن قدور مدبر

المسائل الأصولية التي اختَلَف فيها التَّرجيح بين الإمامين ابن مُفلِح والـمَرداوي ..........................370-326
بلال بن صالح بن محمد هَوساوي

القسم الثالث: المقالات والمتفرقات
أسئِلة حول بعض المسائل الأصوليّة....................................................................................383-372

لمي لقاء مع الشيخ أ.د. عِياض بن نامي السُّ

المسائل التي ذُكرت في غير مظنّتِها في كتاب »مختصر الإفادات« لابن بلبان الحنبلي
)ت:1083هـ(..................................................................................................................413-384

د. عبدالرحمن بن علي بن محمد العَسكر

433-414.................................... الحنابلة في رحلة القاضي أبي بكر ابن العَرَبي المالِكي )ت:543هـ(
ودي د. طارق بن عبد الرحمن بن محمد الحَمُّ



114

استدراكات الشيخ محمد الأمين الشنقيطيِّ 
على »روضة الناظر« لابن قُدامةَ في الأدلة 
الشرعية مِن خلال »مُذكرة أصول الفقه« 

)جمعًا ودراسةً(

أستاذ الدراسات العليا بقسم الفقه بكلية الشريعة في الجامعة الإسلامية بالمدينة النبوية.� 

)آراء �  بعنوان:  الأطروحة  وكانت  الإسلامية،  بالجامعة  الشريعة  كلية  في  الفقه  أصول  قسم  من  �الدكتوراه 
الإمام ابن حمدان الأصولية، جمعًا ودراسةً(، وقبلها الماجستير من كلية الشريعة بجامعة أم القرى، وعنوان 
( وطبع في ثلاث مجلدات. الأطروحة: )تحقيق الجزء الثاني من شرح مختصر ابن اللحّام لتقي الدين الجراعيِّ

في �  )المحصول  حمدان،  لابن  والمستفتي(  المفتي  )صفة  كتاب  تحقيق  المنشورة:  الكتب  أبرز  �من 
شرح بلغة الوصول(، )الدليل إلى أصول أحكام الإكليل للسيوطي(، )التعليقات الأصولية على الدرر 
البهية للشوكانيِّ(، )المعتقد وأثره على مسائل أصول الفقه(، )إرشاد السادة إلى أصول توحيد العبادة، 
نظراتٌ أصوليّةٌ في أدلة كتاب التوحيد(، )العقد الثمين من مذكرة محمد الأمين(، )فتح العلام في بيان 
مآخذ الأحكام، تعليق على كتاب بلوغ المرام(، )الضوابط الأصولية، دراسةٌ تأصيليّةٌ تطبيقيّةٌ(، )شرح 

شواهد التحبير شرح التحرير(، وغيرها.

ما �  )قاعدةٌ:  تكييفها(،  في  الاستقرار  قبل  النازلة  في  الاجتهادي  )النظر  المنشورة:  البحوث  أبرز  �من 
كان منهيًّا عنه للذريعة يُفعل للمصلحة الراجحة عند شيخ الإسلام ابن تيمية(، )أسباب شذوذ الفتيا 
المعاصرة( ورقة عمل مقدمّةٌ لمؤتمر الفتوى واستشراف المستقبل، )مفردات الحنابلة في الأصول، 
الفروع  إلى علم تخريج  )المدخل  الواقع والمأمول(،  العصري،  الفقهي  )التخريج  جمعًا ودراسةً(، 

على الأصول(، )ضابط مفهوم ما خرج مخرَجَ الغالب وأسبابه(، وغيرها الكثير.

البلد: المملكة العربية السعودية.� 

 � aboali88@gmail.com :طريقة التواصل�

إعداد 
أ.د. عبد الرحمن بن علي بن مُقبل الحطّاب

Orcid ID: 0009-0002-6695-7107

doi : 10.63312/2439-003-006-004

تاريخ الاستلام:  7-4-2025                  تاريخ القبول:  2025-7-22



115

ة(
الث

الث
ة 

سن
)ال

س 
اد

س
 ال

دد
لع

ا
2م

02
5 

وبر
كت

- أ
هـ 

14
47

خر 
الآ

ع 
ربي

ملخص البحث

عنوان البحث: استدراكات الشيخ محمد الأمين الشنقيطي على »روضة الناظر« لابن قُدامةَ، في 
الأدلة الشرعية، من خلال »مذكرة أصول الفقه«، جمعًا ودراسةً.

الباحث: أ.د. عبد الرحمن بن علي بن مُقبل الحطّاب

0009-0002-6695-7107 :)Orcid ID( ف هوية الباحث مُعرِّ

موضوعه: جمع الاستدراكات والانتقادات التي طرحها الشيخ محمد الأمين الشنقيطيُّ على آراء 
الإمام ابن قُدامةَ في المسائل الخلافية عبر كتابه »روضة الناظر« في قسم الأدلة الشرعية فقط، وهذه 
الاستدراكات تصدر من عالمٍ خبيرٍ أُصوليٍّ مُمارسٍ لما استُدرِكَ عليه، فكان النقد محلًّ للاهتمام 
والنظر، مع مناقشة هذه الاستدراكات -من تنقيح عبارةٍ، أو إكمال نقصٍ، أو رفعٍ لخللٍ- وهل هي 

مٌ بها، وبيان وجهة ابن قُدامةَ، ومَن وافقه أو خالفه منِ علماء الأصول فيما ذهَبَ إليه. مُسَلَّ

من أهم النتائج: درستُ أربعةً وعشرينَ استدراكًا ضمن ستَّ عشرةَ مسألةً، استدرك بها الشيخ 
محمد الأمين الشنقيطيُّ على ابن قُدامةَ، وافَقَه الصوابُ في عدد منها، وفي بعضها نظرٌ -حسب علمي 
حَسَبَ  الجميع، كلٌّ  الصوابَ مع  أنَّ  رأيتُ  أُخرى  بَيَّنتُ مسائلَ  البحث، كما  بَيَّنتَه خلال  القاصر- 

توجيهه، ومن هذه الاستدراكات:

عدم وقوع المجاز في القرآن.-1 

أنَّ تعريفَ ابنِ قُدامةَ للمجاز لا يشمَلُ إلا اثنين منِ أنواع المجاز الأربعة.-2 

�أنَّ آيات الصفات لا يُطلَقُ عليها اسم المتشابه من غير تفصيل، بل هي معلومة المعنى، لكن -3 
كيفية الاتصاف تدخل في المتشابه، إذا فسرنا المتشابه بأنَّه ما استأثَرَ الُله بعلمه دونَ خَلْقِهِ.

استدراكات الشيخ محمد الأمين 
الشنقيطيِّ على »روضة الناظر« لابن 
قُدامةَ في الأدلة الشرعية مِن خلال 

»مُذكرة أصول الفقه« )جمعًا ودراسةً(



القسم116
الثاني البحوث والدراسات

�أنَّ تعريفَ ابن قُدامةَ للإجماع غيرُ مانعٍ؛ لعدم تقييده التعريف بكونه بعدَ وفاة النبيِّ ؛ حتى -4 
لا يَدخُلَ الإجماعُ في عصره.

ةٌ؛ لتوفر الشرطينِ فيه:-5  أنَّ إجماعَ أهل المدينة عند مالك حُجَّ

أنْ يكونَ فيما لا مجالَ للرأي فيه.   2( أنْ يكونَ في زمن الصحابة والتابعين لا غيرُ.-6 

�أنَّ مالكًا يُراعي المصلحةَ المُرسَلة في الحاجيّاتِ، خلافًا لما قاله ابنُ قُدامةَ أنَّه لا يَعلَمُ خلافًا في -7 
كِ بها منِ غير أصلٍ. عدم جواز التمسُّ

أصول  قُدامةَ،  ابن  الناظر،  روضة  الشنقيطي،  الأمين  محمد  استدراكات،  المفتاحية:  الكلمات 
الفقه، الأدلة الشرعية.

  



117

ة(
الث

الث
ة 

سن
)ال

س 
اد

س
 ال

دد
لع

ا
2م

02
5 

وبر
كت

- أ
هـ 

14
47

خر 
الآ

ع 
ربي

استدراكات الشيخ محمد الأمين الشنقيطيِّ على »روضة الناظر«

Abstract

Title: Emendations (istidrākāt) by Shaykh Muḥammad al-Amīn al-Shinqīṭī to 

Ibn Qudāmah’s Rawḍat al-Nāẓir regarding the legal proofs (al-adilla al-sharʿiyya), 

as reflected in his Mudhakkirah fī Uṣūl al-Fiqh: A Collection and Study.

Author: Prof. ʿAbd al-Raḥmān bin ʿAlī bin Muqbil al-Ḥaṭṭāb

ORCID ID: 0009-0002-6695-7107

Subject: A collection and analysis of al-Shinqīṭī’s emendations and criticisms of Ibn 

Qudāmah’s positions on disputed matters of legal proof in Rawḍat al-Nāẓir (restricted to 

the section on al-adilla al-sharʿiyya). The critiques reflect the perspective of a seasoned 

uṣūlī practitioner; they are examined for textual refinement, completion of omissions, 

and correction of inconsistencies, assessing the degree to which they should be accept-

ed, and contextualizing Ibn Qudāmah’s own stance alongside supporting and dissenting 

jurists.

Results: The study analyzed 24 emendations across 16 issues, some of which are 

upheld while others are contested; in a number of cases, correctness can be ascribed to 

multiple positions depending on their underlying construals. Among the emendations 

are:

1.  Denial of the occurrence of majāz (figurative usage) in the Qurʾān.

2.  �The observation that Ibn Qudāmah’s definition of majāz covers only two of its four 

types.

3.  �Affirming that the verses on divine attributes (āyāt al-ṣifāt) are not wholly mutashābih 

(ambiguous); their meanings are known, while only the modality is unknown if 

mutashābih is defined as what God has kept to Himself.

4.  �Noting that Ibn Qudāmah’s definition of ijmāʿ is under-inclusive for not restricting it 

to post-Prophetic times.

doi : 10.63312/2439-003-006-004



القسم118
الثاني البحوث والدراسات

5.  �Affirming Mālik’s view that the consensus of the people of Madīnah is probative when 

two conditions obtain: (a) the matter admits no scope for opinion; (b) it pertains to 

the era of the Companions and Successors.

6.  �Arguing that Mālik does consider maṣlaḥah mursalah in ḥājī (needs-level) matters—

contrary to Ibn Qudāmah’s claim of unanimous non-admissibility absent a 

foundational proof.

Keywords: Istidrākāt (emendations/critiques); Muḥammad al-Amīn al-Shinqīṭī; 

Rawḍat al-Nāẓir; Ibn Qudāmah; uṣūl al-fiqh; legal proofs (al-adilla al-sharʿiyya).

Received: 7-4-2025                                                      Accepted: 22-7-2025



119

ة(
الث

الث
ة 

سن
)ال

س 
اد

س
 ال

دد
لع

ا
2م

02
5 

وبر
كت

- أ
هـ 

14
47

خر 
الآ

ع 
ربي

استدراكات الشيخ محمد الأمين الشنقيطيِّ على »روضة الناظر«



المقدمة

وصحبه  آله  وعلى  محمدٍ  نبيِّنا  والمرسلين،  الأنبياء  أشرف  على  والسلامُ  والصلاةُ  للهِ،  الحمدُ 
أجمعين، وبعدُ:

اقتصروا في  قد  السعودية  الجامعات  الشريعة في  كليّات  الدارسين في  أكثر  أن  المعلوم  منِ  فإنَّ   
المقدسيِّ  قُدامةَ  ابن  للإمام  المناظر(  وجنة  الناظر  )روضة  كتاب:  على  الفقه  أصول  علم  دراسة 
فضيلةُ  الفقه، وهو  المعاصرين في أصول  الأئمة  منِ  إمامٌ  عليه  والتعليق  بشرحه  قام  وقد   ، الحنبليِّ
، في دروسه الملقاة على طلاب كلية الشريعة بالجامعة الإسلامية،  الشيخ محمد الأمين الشنقيطيِّ
دَرَسَ الكتاب، أو  الناظر(، وانتفَعَ به مَن  والتي جُمِعَتْ في كتابه: )مذكرة أصول الفقه على روضة 
سه، وكان للشيخ الشنقيطي استدراكاتٌ لطيفةٌ على كتاب الروضة، إما بتصويب خطأٍ، أو ترجيح  درَّ
اتفاق  للمسألة مع  يخالفه في الاستدلال  أو  بدليله،  مقرونًا  قُدامةَ،  ابنُ  إليه  ذهَبَ  لمِا  رأيٍ مخالفٍ 
ج عليها، أو يُخَطِّئُه في نسبة  رأيهما فيها، أو يُعارِضُه في المثال المُساقِ لبيان المسألة، أو الفرع المخرَّ
الأقوال إلى أصحابها، أو يُنبَِّهُ على تَرْكهِِ أو إغفاله لتقسيماتٍ أصوليَّةٍ في مسألةٍ ما، أو نقصٍ في تحرير 

المسألة، إلى غير ذلك.

فاستخرتُ الله تعالى في جَمْعِها ودراستهِا، فانشرح لذلك صدري، ثمَ إني رأيتُ -بعد جَمْعِ تلك 
الاستدراكات وكثرتها- أنَّ منِ المناسب تقسيمهَا إلى عدّة أقسامٍ، وهذا القسم خاصٌّ باستدراكات 

الشيخ محمد الأمين الشنقيطي على ابن قُدامةَ في الأدلة الشرعية، المتفَق عليها والمختلَف فيها.

أهمية البحث:

تكمُنُ أهميَّةُ هذا البحث فيما يلي:

رات الدراسة الجامعية على طلاب كلية الشريعة في الجامعة الإسلامية،  { رٍ منِ مقرَّ �خدمتُه لمقرَّ
بل على طلاب كليات الشريعة في الجامعات السعودية، وذلك من خلال تحقيق بعض مسائله 
الخلافية، والوقوف على ما استدرك عليه، والنظر في وِجهة ابنِ قُدامةَ ومَن وافَقَه أو خالَفَه منِ 
في  للصواب  الوصول  بُغيةَ  أصوليَّةٍ؛  علميَّةٍ  بدراسةٍ  ذلك  كل  إليه،  ذهَبَ  فيما  الأصول  علماء 

ذلك.



القسم120
الثاني البحوث والدراسات

�كونُه يبحَثُ في كتابين منِ كتب أصول الفقه لعالمِينِ جليلينِ، أحدهما شيخ المذهب الحنبليِّ  {
، والآخَرُ عالمٌِ معاصرٌ، مارَسَ تدريسَ الكتاب الأول، وفكَّ عبارَتَه، وبيَّن ما  ابن قُدامةَ المقدسيُّ

، رحمهما الله.  له وما عليه، وهو الشيخ محمد الأمين الشنقيطيُّ

النقصُ،  { العبارة، ويُكمَلُ  حُ  تُنقََّ به  الذي  العلم، ألا وهو الاستدراك،  يتعلَّقُ بفنٍّ منِ فنون  �كونُه 
ويُرفَعُ الخللُ والإبهامُ.

مشكلة البحث: 

لا شكَّ أنَّ الناقد بصيرٌ، وإذا ورد النقد من عالمٍ خبيرٍ ممارسٍ لما استُدرِكَ عليه، كان النقد محلًّ 
ابن  بروضة  واهتمامُه  الأصوليَّة،   -- الشنقيطيِّ  الأمين  محمد  الشيخ  مكانةُ  ومعلومٌ  للاهتمام، 

قُدامةَ تدريسًا، وكانت له استدراكاتٌ عديدةٌ على روضة ابن قُدامةَ.

ةٌ يُمكنُِ عرضُها على طاولة البحث العلمي؛ للوقوف  فهل تلك الاستدراكات مُسلَّمٌ بها، أو مادَّ
على ثُبوتهِا؟

الدراسات السابقة: 

البحث الذي بين أيدينا دراسةٌ قديمةٌ، لم أقف على دراسةٍ سابقةٍ عليها عند كتابته، أو الانتهاء 
منه، وذلك فيما يخُصُّ استدراكاتِ الشيخ الأمين على روضة ابن قُدامةَ، وبعد الانتهاء بزمنٍ ليس 

بالقريب، وقفتُ على دراستين:

مقارَنةٌ،  أصوليَّةٌ  دراسةٌ  الروضة،  في  قُدامةَ  ابن  على  المذكرة  في  الشنقيطيِّ  استدراكات  الأولى: 
بحثٌ لنيل شهادة الماجستير في أصول الفقه المقارن، إعداد: فاتح حب الحمص، من جامعة الأمير 
من  بلغ عدد صفحاتها  عام 1432 - 1433هـ،  بالجزائر،  قسنطينة،  الإسلامية  للعلوم  القادر  عبد 
الغلاف إلى الغلاف )188( صفحة، ضمت )11( استدراكًا، اشترك معي في الإشارة إلى استدراكين 

فقط. 

، وبيَّن غرَضَه  وقد ذكر أنه انتقى هذه المسائل )11( مسألةً بعد أن استقرأ استدراكات الشنقيطيِّ
وَقَعَ  حتى  المقارنة،  للدراسة  صالحةٍ  جملةٍ  انتقاء  »بُغيةَ  المقدمة:  من  )ث(  ص  فقال  الانتقاء  من 
الاختيار على إحدى عشرة مسألةً، أحسب أنها الأصلَحُ للدراسة الأصوليَّة المقارنة... تناولتُ كلَّ 
مسألةٍ منتقاةٍ في مبحثٍ مستقلٍّ يشتمل على عدة مطالبَ، منها الثابتة وهي عرضُ كلامَيِ الإمامينِ، 
والقولُ المختارُ، ومنها المتغيرة بحسب ما تقتضيه طبيعة المسألة المتناولة... غالبًا ما أفتتحُ دراسةَ 



121

ة(
الث

الث
ة 

سن
)ال

س 
اد

س
 ال

دد
لع

ا
2م

02
5 

وبر
كت

- أ
هـ 

14
47

خر 
الآ

ع 
ربي

استدراكات الشيخ محمد الأمين الشنقيطيِّ على »روضة الناظر«

حُ فيه بعض المصطلحات التي ينبني على فهمها  لَ، أُوَضِّ المسألة المستدركة بمدخلٍ أجعَلُه مبحثًا أوَّ
استيعابُ المبحث«.

وتقويمًا،  دراسةً  روضته،  في  قُدامةَ  ابن  على  مذكرته  في  الشنقيطيِّ  استدراكاتُ  الثانية:  الدراسة 
للدكتور محمد مصطفى محمد رمضان، الأستاذ المشارك بقسم أصول الفقه، بجامعة الإمام محمد 
الدراسات الأصوليَّة )92(،  السعوديَّة،  الفقهيَّة  الجمعيَّة  بن سعود الإسلاميَّة، وهو من إصدارات 
تصويرَ  يتضمن  ا،  عامًّ منهجًا  وذكر  مسألة،   )68( فيها  ذكر  1441هـ،  عام  طبع  التحبير،  دار  نشر 
النزاع، وإبراد الأدلة، مع مناقشة ما  النزاع، وإيراد قولَيِ الشيخينِ في محلِّ  المسألة، وتحريرَ محل 

يُمكنُِ مناقشتُه، ثم الموازنة والترجيح.

ويَضُمُّ بحثي )7( مسائل، تعرض الدكتور محمد لأربع منها، ولم يتعرض لثلاثٍ، وهي: استدراك 
الشيخ محمد الأمين الشنقيطي على ابن قُدامةَ في المتشابه، واستدراكه في الإجماع، وهما مسألتان.

علمًا بأنني لم أُدرِجْ مسائلَ النسخ، وإنْ ذكرَها ابنُ قُدامةَ بين مباحث الأدلة.

أنَّ مصطلح الاستدراك لم يستقر  السريع للدراستين من خلال كتابتي الآن، فإني أرى  وبالنظر 
دٍ، ويكفي الباحثَ أن يَعتمِدَ تعريفًا أو مفهومًا أو ضابطًا لمَن سَبَقَه، ويُحاكمَِ عمَلَه  على مفهومٍ محدَّ

عليه، والُله أعلمُ. 

خطة البحث: 
ةٍ وتمهيدٍ، وأربعة مباحثَ، وخاتمةٍ: نُ البحث من مُقدمَّ يتكوَّ

مةُ فتشتمل على: أهمية البحث وأهدافه، وخطته، والمنهج المتبع في إخراجه. فأمّا المقدِّ

ا التمهيد ففي معنى الاستدراك، والدليل وأقسامه. وأمَّ

وأما المباحث فهي على النحو الآتي:

�المبحث الأول: استدراك الشيخ محمد الأمين الشنقيطي على ابن قُدامةَ في دليل القرآن الكريم،  {
وفيه مطلبان:

المطلب الأول: استدراك الشيخ محمد الأمين الشنقيطي على ابن قُدامةَ في إثبات المجاز.

المطلب الثاني: استدراك الشيخ محمد الأمين الشنقيطي على ابن قُدامةَ في المتشابهِ.

وفيه  { نَّةِ،  السُّ دليل  في  قُدامةَ  ابن  على  الشنقيطي  الأمين  محمد  الشيخ  استدراك  الثاني:  �المبحث 
مطلبان:



القسم122
الثاني البحوث والدراسات

المطلب الأول: استدراك الشيخ محمد الأمين الشنقيطي على ابن قُدامةَ في مسألة التعبد بخبر 
الواحد سمعًا. 

الحديث  رواية  في  قُدامةَ  ابن  على  الشنقيطي  الأمين  محمد  الشيخ  استدراك  الثاني:  المطلب 
بالمعنى.

�المبحث الثالث: استدراك الشيخ محمد الأمين الشنقيطي على ابن قُدامةَ في دليل الإجماع، وفيه  {
مطلبان:

المطلب الأول: استدراك الشيخ محمد الأمين الشنقيطي على ابن قُدامةَ في تعريف الإجماع 

المطلب الثاني: استدراك الشيخ محمد الأمين الشنقيطي على ابن قُدامةَ في إجماع أهل المدينة.

�المبحث الرابع: استدراك الشيخ محمد الأمين الشنقيطي على ابن قُدامةَ في دليل الاستصلاح. {

الخاتمة: وفيها بيان أهَمِّ النتائج.

منهج البحث:

يتلخص منهجي في النقاط الآتية:

ا وَقَعَ فيه استدراك -1  �قمتُ بالاستقراء التامِّ للمسائل الواردة في كتابَيِ الروضة ومذكرة الأصول، ممَّ
للشيخ محمد الأمين الشنقيطي على ابن قُدامةَ في الأدلة الشرعية.

مة العنوان لكل مبحثٍ: استدراك الشيخ محمد الأمين الشنقيطي على ابن قُدامةَ -2  �ذكرتُ في مقدِّ
في دليل كذا...

دتُ لها.-3  إن احتاجت المسألةُ إلى تمهيدٍ مَهَّ

 4- . متُ رأيَ ابن قُدامةَ باعتباره الأساس في كل مسألة، ثم أتبَعتُه برأي الشيخ الشنقيطيِّ قدَّ

عَلَّقتُ على كلِّ مسألة تعليقًا علميًّا، وبَيَّنتُ رأيي في الاستدراك.-5 

�اعتمَدتُ على المصادر الأصوليّةِ الأصلية في كلِّ مسألةٍ، ووَثَّقتُ أقوالَ العلماء منِ كُتُبهِم بذكر -6 
الجزء والصفحة.

عزوتُ الآياتِ القرآنيّةَ إلى سورها، مع ذكر أرقامها وكتابتها بالرسم العثماني.-7 

جتُ الأحاديثَ منِ مصادرها المعتمدة، فإذا كان الحديث في الصحيحين أو أحدهما اكتفيتُ -8  �خَرَّ
بذلك، وإن كان في غيرهما نقلتُ أقوالَ أهل العلم في الحكم عليه.



123

ة(
الث

الث
ة 

سن
)ال

س 
اد

س
 ال

دد
لع

ا
2م

02
5 

وبر
كت

- أ
هـ 

14
47

خر 
الآ

ع 
ربي

استدراكات الشيخ محمد الأمين الشنقيطيِّ على »روضة الناظر«

فتُ المصطلحاتِ، وشرحتُ الكلماتِ الغريبةَ من مصادرها المعتمدة.-9  عَرَّ

التزمتُ بعلامات الترقيم، وضبطتُ ما يَحتاجُ إلى ضبطٍ.10 -

لوجهه  خالصًا  يجعَلَه  وأنْ  العمل،  هذا  مني  يَتقبَّلَ  أنْ  وكَرَمهِِ  بمَنِّهِ  القديرَ  العليَّ  أرجو  وختامًا 
آلهِِ  وعلى  محمدٍ  نبيِّنا  على  وسلم  الُله  وصلَّى  كريمٌ،  جوادٌ  إنَّه  العلم؛  بَ  طُلَّ به  يَنفَعَ  وأن  الكريم، 

وصحبه أجمعين.

  



القسم124
الثاني البحوث والدراسات

التمهيد

يء بالشيء  أصل كلمة »استدراكٍ« لُغةً بعد تجريدها منِ الزوائد هو: )درك(، وهو: »لُحوق الشَّ
ووُصوله إليه«))).

وهذا اللُّحوق والوصول هدفه في العلوم تداركُ الخطأ بالصواب، والنقص بالإكمال، والإجمال 
الذي قد يُفيدُ معنىً خطأً بالبيان؛ لذا قالوا: »...واستدرك عليه القول: أصلح خطأه، أو أكمل نقصه، 

أو أزال عنه لبسًا«))). 

وهو تعريف بالمثال، وإلا فصور الاستدراك كثيرة، تعود إلى خللٍ في عبارة أو معلومة المستدرَك 
عليه، في نظر المستدرِك، فنبَّه إليها.

ا الدليل بمعنى الدال، وهو في اللغة: المرشد)))، والمرشد يُطلَقُ على الناصب للعلامة التي  وأمَّ
يكون بها الإرشاد، وهو الله سبحانه وتعالى، ويُطلَقُ على الذاكر للعلامة، وهو العالم الذاكر لمِا يَدُلُّ 
على وجود الله بصفات كمال)))، وهو بهذا المعنى يشمل الرسول؛ لأنه مُرشِدُ الخَلْقِ إلى معرفة ربهم 
وعبادته، وذاكرٌ الدليل على ذلك، كما يشمل المعلِّم الذي يَذكُر لطلابه أدلّةَ الأحكام، ويصحُّ إطلاقه 

أيضًا بهذا المعنى على الله؛ لأنّه ذَكَرَ لعباده ما يَدُلُّ عليه، فيقال هذا: الدليل على الله هو الله))).

. والفرق بين الإطلاق الأول والثاني: أن الأول خاصٌّ بالله، والثاني ليس بخاصٍّ

والدليل بهذا المعنى اللغوي حقيقةٌ عند الأكثر))).

وكذلك يُطلَقُ على معنىً ثالثٍ، وهو ما به الإرشاد، وهو العلامة التي نُصِبَتْ للتعريف، كالعالَم 
-بفتح اللام- لأنَّ فيه إرشادًا إلى معرفة الله، فوجودُه دليلٌ على وجود الله سبحانه وتعالى))).

وخلاصة القول أنَّ الدليلَ يُطلَقُ على ثلاثة أمورٍ، هي:

الناصب للعلامة.-1 

)))  �مقاييس اللغة )269/2(، وينظر: الصحاح للجوهري )1583-1582/4(
)))  �المعجم الوسيط ص281.

)))  �انظر: لسان العرب )348/11(.
)))  �انظر: بيان المختصر )33/1(، والتقرير والتحبير )50/1(.

)))  �انظر: أصول فقه الإمام مالك أدلته العقلية للدكتور فاديغا موسى )49-50(، وقد نقلت معنى الدليل منه مع تصرف يسير.
)))  �انظر: شرح الكوكب المنير )51/1(.

)))  �انظر: التقرير والتحبير )50/1(، وشرح الكوكب المنير )51/1(.



125

ة(
الث

الث
ة 

سن
)ال

س 
اد

س
 ال

دد
لع

ا
2م

02
5 

وبر
كت

- أ
هـ 

14
47

خر 
الآ

ع 
ربي

استدراكات الشيخ محمد الأمين الشنقيطيِّ على »روضة الناظر«

الذاكر لها.-2 

العلامة ذاتها التي يُسترشَدُ بها إلى الهدف.-3 

فه المتكلمون تعريفًا يَتَّفِقُ مع عُرفِ تخاطبهم، فقالوا: الدليل هو  ا معناها اصطلاحًا: فقد عرَّ وأمَّ
.((( لُ بصحيح النظر فيه إلى العلم بمطلوب خبريٍّ ما يمكن التوصُّ

فقولهم: )ما يُمكنُِ التوصل( حتى يَدخُلَ الدليلُ الذي لم يَنتَبهِِ المجتهدُ للاستدلال به، فإنَّه دليلٌ 
وإنْ لم يَستدِلَّ به فعلً.

وقولهم: )بصحيح النظر( احترازٌ عن فاسد النظرِ، المخالفِِ لمُقتَضى العقل السليم، أو للفطرة 
.((( لُ إلى علمٍ أو ظَنٍّ المستقيمة، أو للغة، أو للشرع. والنظر هو: الفكر الموصِّ

(، أي: حُكمٍ منِ الأحكام. وقولهم: )بمطلوب خبريٍّ

ا جمهور الفقهاء والأصوليِّين فقد عرفوا الدليل بأنه: ما يُمكنُِ التوصلُ بصحيح النظر فيه إلى  وأمَّ
.((1( مطلوبٍ خبريٍّ

( يشمَلُ ما يُفيدُ الظنَّ كما يشمل ما يُفيدُ العلمَ، وعلى هذا يكونُ  فقولهم: )إلى مطلوبٍ خبريٍّ
الدليل عند المتكلِّمين أخَصَّ منه عند الفقهاء والأصوليين.

والأدلة الشرعية تنقسم إلى قسمين: 

نَّةُ، والإجماعُ،  قُ عليها، وهي عند ابن قُدامة -كما سبق- الكتابُ، والسُّ القسم الأول: الأدلة المتفَّ
، وعند جمهور أهل العلم الرابعُ: القياسُ)1)). ى على النفيِ الأصليِّ ودليلُ العقلِ المُبقَّ

ها، وذَكَرَ ابنُ قُدامةَ أربعةً منها،  القسم الثاني: الأدلة المختلَفُ فيها، وقد اختلف العلماء في عَدِّ
، وشرعُ مَن قبلَنا، والاستحسانُ، والاستصلاحُ. وهي: قول الصحابيِّ

واستدرَكَ عليه الشيخ محمد الأمين الشنقيطيُّ بأنَّه ترَكَ بعضًا منها، بقوله: »واعلم أنَّ المؤلِّفَ 
ترَكَ مسائلَ كثيرةً يذكرُها الأصوليون في كتاب الاستدلال، كتحكيم العُرفِ، والقضاء بسَدِّ الذرائع 

)))  �انظر: بيان المختصر )35/1(، وشرح اللمع )155/1(.
)))  �انظر: شرح الكوكب المنير )52/1(، وبيان المختصر )34/1(، شرح المحلي على جمع الجوامع )125/1(.

)1))  �انظر: شرح الكوكب المنير )52/1(، وبيان المختصر )34/1(، والتقرير والتحبير )50/1(.
)1))  �انظر: الإحكام للآمدي )211/1(، وشرح الكوكب )5/2(، وفواتح الرحموت )5/2(.



القسم126
الثاني البحوث والدراسات

مات، وفتحها إلى الواجبات، وغيرِ ذلك«)1)). إلى المحرَّ

ها، فمنهم مَن يجعَلُها أربعةً)1))، ومنهم مَن  وفي الجملة فقد اختلَفَتْ مناهجُ الأصوليين في عَدِّ
يجعَلُها ثمانيةً)1))، ومنهم مَن أوصَلَها إلى خمسةَ عَشَرَ)1)).

  

)1))  �مذكرة أصول الفقه )98(.
)1))  �كالغزالي في المستصفى )390/2(، والآمدي )169/4(.

)1))  �كالبيضاوي، في المنهاج مع شرحه معراج المنهاج للجزري )575(.
)1))  �كالقرافي في شرح التنقيح )445(.



127

ة(
الث

الث
ة 

سن
)ال

س 
اد

س
 ال

دد
لع

ا
2م

02
5 

وبر
كت

- أ
هـ 

14
47

خر 
الآ

ع 
ربي

استدراكات الشيخ محمد الأمين الشنقيطيِّ على »روضة الناظر«

المبحث الأول: استدراك الشيخ محمد الأمين الشنقيطي على ابن قُدامةَ في دليل 
القرآن الكريم

المطلب الأول: استدراك الشيخ محمد الأمين الشنقيطي على ابن قُدامةَ في مسألة المجاز

»اللفظ  بأنه:  المجاز  ف  وعرَّ والمجاز،  الحقيقة)1))  على  يشتملُ  القرآنَ  أنَّ  قُدامةَ  ابنُ  يرى 
.((1(» المستعمَلُ في غير موضوعه الأصلي على وجهٍ يصحُّ

ومثَّل له بأمثلةٍ منِ القرآن، تأتي مع مناقشة الشيخ الشنقيطي لها، ثم قال بعد سوقه لتلك الأمثلة: 
»وذلك كلُّه مجازٌ؛ لأنَّه استعمال اللفظ في غير موضوعه، ومَن مَنعََ ذلك فقد كابَرَ، ومَن سلَّمه وقال: 

ةِ فيه، والُله أعلمُ«)1)). لا أسميه مجازًا، فهو نزاعٌ في عبارةٍ، لا فائدةَ في المُشاحَّ

والشيخ الشنقيطيُّ له على كلام ابنِ قُدامةَ استدراكانِ:

الاستدراك الأول: يرى الشيخُ الشنقيطيُّ مَنعَْ وُقوعِ المجاز في القرآن؛ حيثُ قال: »وقد بَيَّنَّا أدلةَ 
لِ للتعبُّدِ والإعجازِ«)1)). منعِهِ في القرآن في رسالتنا المُسمّاةِ: مَنعُ جوازِ المجازِ في القرآن المُنزَّ

قونَ على أنَّ منِ الفوارقِ بينه  : »منِ أوضح الأدلة في ذلك أنَّ جميعَ القائلين بالمجاز مُتفِّ ثمَّ ذكر أنَّ
وبين الحقيقة أنَّ المجاز يجوزُ نفيُه باعتبار الحقيقة، دون الحقيقة؛ فلا يجوزُ نفيُها، فنقولُ لمن قال: 
رأيتُ أسَدًا على فرسِهِ، هو ليس بأسدٍ، وإنما هو رجلٌ شجاعٌ، والقول في القرآن بالمجاز يَلزَمُ منه 
لَ المُعطِّلونَ إلى نفيِ صفاتِ الكمالِ  أنَّ في القرآن ما يجوزُ نفيُه، وهو باطلٌ قطعًا، وبهذا الباطل توصَّ
والجلالِ الثابتةِ للهِ تعالى في كتابه وسُنَّةِ نبيِّه ، بدعوى أنها مجازٌ، كقولهم في    ]طه:٥[: 

استولى، وقسِْ على ذلك غيرَه منِ نفيهِم للصفات عن طريق المجاز«)2)).

بالجواز،  القائلين  بمناقشة  بدأ  الأدلة،  أوضح  منِ  يراه  ما  ذكر  أن  بعد  الشنقيطيَّ  الشيخَ  إنَّ  ثم 

)1))  �الحقيقة في الاصطلاح هو: اللفظ المستعمل فيما وضع له في الاصطلاح الذي به التخاطب. وقولهم: )في الاصطلاح 
الذي به التخاطب( لبيان تعدد الحقائق بتعدد الواضع، لغة، أو شرعًا، أو عرفًا.

انظر: الإحكام )53/1(، التحبير )385/1(.
)1))  �روضة الناظر )272/1(، وحتى يصح لا بد من وجود العلاقة بين المعنى المنقول فيه والمنقول إليه، ووجود القرينة 

الصارفة له عن المعنى الحقيقي، كما سينبه على ذلك الشيخ محمد الأمين الشنقيطي.
)1))  �روضة الناظر )273/1(.

)1))  �مذكرة أصول الفقه )107(، والرسالة مطبوعة عدة طبعات منها طبعة مكتبة السنة بالقاهرة، تحقيق أبي حفص سامي العربي.
)2))  �مذكرة أصول الفقه )107(.



القسم128
الثاني البحوث والدراسات

ينَ على ذلك بالوقوع، بمناقشة الأمثلة التي ساقها ابنُ قُدامةَ، وفيما يلي بيان ذلك: والمستدلِّ

            تعالى:  قولُه  الآتية،  بالأمثلة  المجاز  وقوع  على  قُدامةَ  ابنُ  استدل 
      :يوسف:٨٢[، وقولُه تعالى[      :وقولُه تعالى ،]الإسراء:٢٤[   

   :النساء:٤٣، المائدة:٦[، وقولُه تعالى[          :وقولُه تعالى ،]الكهف:٧٧[  

              تعالى:  ]الشورى:٤٠[، وقولُه        

]البقرة:١٩٤[، وقولُه تعالى:        ]الأحزاب:٥٧[، قال ابنُ قُدامةَ: »أي أولياءَ اللهِ«)2)). 

ا الآياتُ التي  ويرى الشيخُ الشنقيطيُّ أنَّ الآياتِ السابقةَ ليس فيها مجازٌ، وبيَّن ذلك بقوله: »أمَّ
ا قولُه:        فليس المرادُ  ذكرَها المؤلِّف فلا يَتعيَّنُ في شيءٍ منها أنَّه مجازٌ؛ أمَّ
امٍ أنه معنى الآية  لِّ جَناحًا، وإنْ كان كلامُ العلّمة ابنِ القيِّمِ -- يَقتَضيه)2))، وظنَّ أبو تمَّ به أنَّ للذُّ

لمّا قيل له: صُبَّ في هذا الإناء منِ ماء الملامِ، يعني قوله)2)):

ــنِــي ــإنَِّ فَ الـــمَـــاَمِ  مَـــاءَ  تَــسْــقِــنـِـي  بُكَائيِلَ  مَــاءَ  اسْــتَــعْــذَبْــتُ  ــدِ  قَ ــبٌّ  صِ

؛ حتى أَصُبَّ لك منِ ماء الملام)2))، بل المرادُ بالآية الكريمة  لِّ فقال: هاتِ ريشةً منِ جناحِ الذُّ
واخفِضْ  أي:  صفته،  إلى  الموصوفِ  إضافة  منِ  أنها  التفسير  أهلِ  جماعةِ  كلامُ  عليه  يدلُّ  كما 
أي:  الجُودِ(،  )حاتمُ  قولهم:  العرب  كلام  منِ  ونظيرُه  الرحمةِ)2))،  منِ  لهما  الذليل  جناحَكَ  لهما 

)2))  �روضة الناظر )272/1(.
)2))  �مختصر الصواعق المرسلة )29-28/2(.

)2))  �ديوان أبي تمام ص )9(.
)2))  �ذكر ابن الأثير المؤرخ في كتابه المثل السائر في أدب الكاتب )401( أن القصة رويت برواية ضعيفة ثم قال: »وما كان أبو 
تمام ليذهب عليه الفرق بين هذين التشبيهين، وذاك أن الطائر إذا وهن أو تعب بسط جناحه وخفضه، وألقى نفسه على 
الأرض، وللإنسان أيضًا جناح فإن يديه جناحاه، وإذا خضع واستكان طأطأ من رأسه وخفض من يديه، فحسن عند ذلك 

جعل الجناح للذل، وصار تشبيهًا مناسبًا، وأما الماء للملام فليس كذلك في مناسبة التشبيه.
)2))  �قال الزمخشري: »فإن قلت: ما معنى )جناح الذل(؟ قلت: فيه وجهان، 

أحدهما: أن يكون المعنى: واخفض لهما جناحك كما قال: )واخفض جناحك للمؤمنين( ]الحجر:٨٨[ فأضافه إلى 
لول.  ل، كما أضيف حاتم إلى الجود، على معنى: واخفض لهما جناحك الذليل أو الذَّ ل أو الذِّ الذُّ

والثاني: أن تجعل لذُله أو لذِلّه لهما جناحًا خفيضًا، كما جعل لبيد للشمال يدًا، وللقرة زمامًا« يقصد قوله:
ةٍ وَقَــرَّ كَشَــفْتُ  قَــدْ  رِيــحٍ  ــمَالِ زِمَامُهَــاوَغَــدَاةِ  إذِْ أَصْبَحَــتْ بيَِــدِ الشَّ

مبالغة في التذلُّل والتواضع لهما«.
انطر: الكشاف للزمخشري )615/2-616(، البحر المحيط لأبي حيان )26/6(، الدر المصون لابن السمين الحلبي 

.)343-342/7(



129

ة(
الث

الث
ة 

سن
)ال

س 
اد

س
 ال

دد
لع

ا
2م

02
5 

وبر
كت

- أ
هـ 

14
47

خر 
الآ

ع 
ربي

استدراكات الشيخ محمد الأمين الشنقيطيِّ على »روضة الناظر«

البطشَ يظهَرُ برفع الجناحِ،  أنّه صفةُ الإنسان؛ لأنَّ  لِّ مع  بالذُّ الجَناحِ  بالجُودِ، ووَصفُ  الموصوفُ 
والتواضعَ واللِّينَ يظهَرُ بخفضِهِ، فخفضُه كنايةٌ عن لينِ الجانبِ، كما قال)2)):

الجَناَحِ بخَِفْضِ  هِيرُ  الشَّ ــهِ أَجْــــــدَلَوَأَنْـــتَ  ــ ــعِ ــ ــي رَفْ ــ فَــــاَ تَــــكُ فِ

الأحقاف:٢٠[،  ]الأنعام:٩٣،          و ]الفرقان:٤٠[،             القرآن:  في  ونظيرُه)2)) 
أي: المطرَ الموصوفَ بأنَّه يسوءُ مَن وَقَعَ عليه، والعذابَ الموصوفَ بوقوع الهُونِ على مَن نَزَلَ به، 
 ،    :وإضافةُ صفةِ الإنسان لبعض أجزائه أسلوبٌ منِ أساليب اللغة العربية، كما قال هنا

مع أنَّ الذليلَ صاحبُ الجَناحِ.

مُ  التي هي مقدَّ الناصيةِ،  ]العلق:١٦[، والمرادُ صاحبُ         ونظيرُه قولُه تعالى: 
شَعَرِ الرأسِ، وقولُه تعالى:     *     ]الغاشية: ٢-٣[ مع أنَّ تلكَ الصفاتِ 

لأصحابِ الوجوه.

وقولُه تعالى »    ]يوسف:٨٢[ فيه حذفُ مضافٍ، وحذفُ المضاف وإقامةُ المضاف 
إليه مقامَه، أسلوبٌ منِ أساليب اللغة، معروفٌ، عقَدَه في الخلاصة بقوله)2)):

خَلَفًا ــي  ــأْتِ يَ الــمُــضَــافَ  يَــلِــي  ــا  حُــذِفَــاوَمَـ ــا  مَ إذَِا  الِإعْــــرَابِ  ــي  فِ ــهُ  عَــنْ

دلالةُ  الأصوليين  جماهير  عند  وهي  الاقتضاء)2))،  بدلالة  عليه  مدلولٌ  المحذوف  والمضاف 
التزامٍ)3)) وليست منِ المجاز عندهم، كما هو معروف في محلِّه.

وقولُه:       ]الكهف:٧٧[ لا مجازَ فيه)3))؛ إذ لا مانعَ منِ حملِ الإرادةِ في الآية 

)2))  �لم أقف على قائله.
)2))  �أي إضافة الموصوف إلى صفته.

)2))  �أي ابن مالك في ألفيته )75/3(، وسميت بالخلاصة لقوله في نهايتها:
الخُلَصَــةَ الكَافيَِــةِ  مـِـنَ  كَمَــا اقْتَضَــى غِنـًـى بـِـاَ خَصَاصَــةٍأَحْصَــى 

)2))  �دلالة الاقتضاء والإضمار هي: دلالة الكلام على مسكوت عنه، يتوقف صدق الكلام عليه، أو صحته عقلً أو شرعًا. 
انظر: المحلي على جمع الجوامع بحاشية البناني )239/1(.

)3))  �دلالة الالتزام هي: دلالة اللفظ على خارج مسماه، لازم له لزومًا ذهنيًّا، بحيث يلزم من فهم المعنى المطابق فهم ذلك 
 في حروبه أنه فعل كذا وكذا على شجاعته.  الخارج اللازم، كدلالة »الأربعة« على الزوجية، وكدلالة وقائع علي 

انظر: آداب البحث والمناظرة )ص13(.
)3))  �الذين قالوا بالمجاز جعلوه من المجاز اللغوي المرسل، وجعله من إضافة الفعل إلى ما لا يصلح منه؛ وذلك لأن وصف 
البلاغة  المجاز في  انظر  العقلي.  المجاز  الحي، ومنهم من يرى أن حقه أن يكون من  بالإرادة هي من صفات  الجدار 

العربية للسامرائي )119(.



القسم130
الثاني البحوث والدراسات

حُ ذلك  على حقيقتهِا؛ لأنَّ للجماداتِ إراداتٍ حقيقيةً يَعلَمُها الُله جل وعلا، ونحن لا نَعلَمُها، ويُوَضِّ
لَ عنه إلى المِنبَْرِ)3))، وذلك الحنينُ ناشئٌ عن إرادةٍ  حنينُ الجِذعِ الذي كان يَخطُبُ عليه  لما تحوَّ
مُ عَلَيَّ  يَعلَمُها الُله تعالى، وقد ثبت في صحيح مسلمٍ أن النبي  قال: »إنِِّي لَعَْرفُِ حَجَرًا كَانَ يُسَلِّ
ح تعالى بذلك في قوله  ةَ«)3))، وسلامُه عليه عن إرادةٍ يعلَمُها الُله ونحن لا نعلَمُها، كما صرَّ فيِ مَكَّ
ح بأننا لا نفقَهُه،  جلَّ وعلا:               ]الإسراء:٤٤[، فصرَّ
وأمثال ذلك كثيرةٌ في الكتاب والسنة، وكذلك لا مانعَ منِ كون الإرادة تُطلَقُ في اللغة على معناها 
المعروف، وعلى مُقاربةِ الشيء والميلِ إليه، فيكون معنى إرادة الجدار: ميلُه إلى السقوط وقربُه منه، 

وهذا أسلوبٌ عربيٌّ معروفٌ، ومنه قول الراعي)3)):

ــهِ هَــامَــاتُــهَــا ــتْ بـِ ــقَ ــلِ ــهٍ قَ ــمَ ــهْ نُصُولً)3))فـِـي مَ أَرَدْنَ  إذَِا  الفُؤُوسِ  قَلَقَ 

وقولُ الآخر)3)):

ــرَاءٍ ــ ــي بَ ــ ـــدْرَ أَبِ ــحُ صَـ مْـ ــرُّ ــد ُالـ ــرُيِ عَقِيلِي ــنِــي  بَ دِمَــــاءِ  ــنْ  عَـ ــدِلُ  ــعْـ وَيَـ

الحالِّ  المحلِّ على  فيه، بل إطلاقُ اسم         ، لا مجازَ  وكذلك قوله: 
فيه)3)) وعكسه)3))، كلاهُما أسلوبٌ معروفٌ منِ أساليب اللغة العربية، وكلاهما حقيقةٌ في محلِّه، 
ونَه  كما أقروا بنظيرِه في أنَّ نَسْخَ العُرفِ للحقيقة اللغوية لا يَمنعَُ منِ إطلاق اسمِ الحقيقة عليه، فيُسمُّ

حقيقةً عُرفيَّةً)3)).

وكذلك قولُه تعالى:      ، وقولُه:       الآيةَ، لا مجازَ فيه، 

)3))  �أخرجه البخاري، في كتاب الجمعة، باب الخطبة على المنبر، برقم )918(.
)3))  �أخرجه مسلم، في كتاب الفضائل، باب فضل نسب النبي  وتسليم الحجر عليه قبل النبوة، برقم )4222(.

)3))  �انظر: ديوان الراعي النميري )213(.
)3))  �أراد بقوله )أردن( أي: تحركن مُشرفات على النُّصول، وهو السقوط.

انظر: بطلان المجاز للصياصنة )119(.
)3))  �البيت من غير نسبة في كتاب الصناعتين الكتابة والشعر لأبي هلال العسكري )277(. وشطره: ويرغب عن دماء بني 

عقيل.
)3))  �كما في الآية، حيث أطلق الغائط وهو اسم للمحل والمكان في اللغة على الحال وهو خروج العذرة نفسها. انظر: بطلان 

المجاز للصياصنة )137(.
           :3))  �أي: إطلاق الحال على المحل، كتسمية الكيس مالً، والكأس خمرًا، ومنه(

  ]آل عمران: ١٠٧[، أي: في الجنة؛ لأنها محل الرحمة. انظر: التحبير شرح التحرير )401/1(.

)3))  �أي أن إطلاق )الغائط( على العذرة أو الحدث حقيقة عرفية؛ وذلك أن الإنسان في العادة إنما يجيء من الغائط إذا قضى 
حاجته، فصار اللفظ حقيقة عرفية، يُفهم منها التَّغوط. انظر: بطلان المجاز للصياصنة )138(.



131

ة(
الث

الث
ة 

سن
)ال

س 
اد

س
 ال

دد
لع

ا
2م

02
5 

وبر
كت

- أ
هـ 

14
47

خر 
الآ

ع 
ربي

استدراكات الشيخ محمد الأمين الشنقيطيِّ على »روضة الناظر«

وْه باسم المشاكَلة)4))،  وا هذا النوعَ منِ البديعِ)4)) وسَمَّ وبذلك اعترَفَ أكثرُ علماء البلاغة؛ حيث عَدُّ

البديع  منِ  المُشاكَلة  إنَّ  قالوا:  فأكثرُهم  البديع،  فنِّ  منِ  لا  البيان)4))،  فنِّ  منِ  المجازَ  أنَّ  ومعلومٌ 

كقوله)4)):

طَبْخَهُ لَكَ  نُجِدْ  شَيْئًا  اقْتَرِحْ  وَقَمِيصًاقَالُوا  جُــبَّــةً  لـِـي  اطْــبُــخُــوا  قُــلْــتُ 

أنّ  البلاغة  علماء  من  قومٌ  زعم  نعم  الآيتان،  ومنه  اللغة،  أساليب  منِ  أسلوبٌ  هذا  أنَّ  والحقُّ 

للمُشاكَلة  عندهم  معناه  غير  في  استُعمِلَ  ما  وا  فسَمُّ المرسل)4))،  المجاز  علاقات  منِ  المُشاكَلة 

مجازًا)4)).

)4))  �قال الجرجاني في التعريفات ص )200(: »علم يعرف به وجوه تحسين الكلام بعد رعاية مطابقة الكلام لمقتضى الحال، 
ورعاية وضوح الدلالة، أي: الخلو عن التقعيد المعنوي«.

)4))  �قال الخطيب القزويني في علوم البلاغة )348( في تعريف المشاكلة: »ذكر الشيء بلفظ غيره لوقوعه في صحبته تحقيقًا 
أو تقديرًا«.

للمشاكلة في نوعها الأول، وهي: ذكر  البلاغة  التي يذكرها أهل       ، من الأمثلة  تعالى:  وقوله 
الشيء بلفظ غيره لوقوعه في صحبته تحقيقًا.

وبيان ذلك: أن الجزاء على السيئة ليس بسيئة في الحقيقة، لكنه سمي سيئة للمشاكلة اللفظية.
الثانية أنها تدخل في هذا النوع، وسيشير الشيخ الشنقيطي إلى دخولها في المشاكلة، ويقول عبد الرحمن  وظاهر الآية 
على  قرآنية  بأمثلة  فيمثلون  وغيرهم  البلاغيين  بعض  »ويتسرع   :)439/2( العربية  البلاغة  كتابه  في  حبنكة  حسن  بن 
المكر،  كألفاظ  المشاكلة،  من  اعتبارها  يصح  لا  المعاني  أصول  إلى  والرجوع  اللغوي  التحليل  لدى  وهي  المشاكلة، 

والكيد، والسيئة«.
)4))  �قال الجرجاني في التعريفات )ص200(: »علم يعرف إيراد المعنى الواحد بطرق مختلفة في وضوح الدلالة عليه«.

)4))  �البيت لابن الرقعمق، وطلب فيه طبخ جُبَّةٍ وقميص على سبيل المشاكلة لطلبهم أن يطبخوا له شيئًا يأكله، ودلَّ بهذا على 
أنه بحاجة إلى ما يلبسه. انظر:معاهد التنصيص على شواهد التلخيص للعباسي )252/2(، وخزانة الأدب وغاية الأرب 

لابن حجة )253/2( وفيه قصة البيت، والبلاغة العربية لحبنكة )439/2(.
الذهن  ينتقل  بحيث  المجازي  الثاني  والمعنى  الوضعي  الأول  المعنى  بين  الحاصلة  والصفة  المشابهة،  هي  )4))  �العلاقة 
بواسطتها من الحقيقة إلى المجاز، فإن كانت العلاقة هي المشابهة بين المعنى الأول والثاني كان اللفظ استعارة، وإن 

كانت العلاقة غير المشابهة كان اللفظ مجازًا مرسلً عند البيانيين. انظر: تيسير التحرير )6/2(.
علاقة  لأن  المجاز؛  من  ليست  وقيل:  الصحبة.  في  الوقوع  وهي  المجاورة،  وعلاقته  اللغوي،  المجاز  من  هي  )4))  �قيل: 
المجاورة المعتبرة في المجاز إنما هي المجاز بين مدلول اللفظ المتجوز به ومدلول اللفظ المتجوز عنه؛ لتقاربهما في 
الخيالة، وليست كذلك المشاكلة؛ إذ ليس فيها إلا مجرد ذكر المصاحب بلفظ غيره لاصطحابهما في الذكر. انظر: علوم 

البلاغة للدكتور أحمد مصطفى المراغي )335(.



القسم132
الثاني البحوث والدراسات

ا تفسيرُه     بقوله: يُؤذونَ أولياءه، فليس بصحيحٍ)4))، بل معنى إيذائهم الَله كفرُهم  وأمَّ
أَحَدٌ أَصْبَرَ عَلَى  حُ ذلك حديثُ: )لَيْسَ  به، وجعلُهم له الأولاد والشركاء، وتكذيبهم رُسُلَه، ويُوَضِّ

عُونَ لَهُ وَلَدًا، وَإنَِّهُ لَيُعَافيِهِمْ وَيَرْزُقُهُمْ()4)). أَذًى يَسْمَعُهُ منَِ الله؛ِ إنَِّهُمْ يَدَّ

رينَ على أنَّ في الآيات التي ذكرها المؤلف مجازًا، كما هو معروف، وقد بَيَّنَّا منعَ  وأكثر المتأخِّ
فْناها في ذلك)4)). القولِ بالمجاز في القرآن في رسالتنا التي ألَّ

ةً كثيرةً، ومناظراتٍ ومعارضات بُسِطَتْ في مُصنَّفاتٍ،  والحقيقة أنَّ للمثبتينَ للمجاز والنافينَ له أدلَّ
يَصعُبُ نقلُها في هذا المُصنَّفِ. 

: وإنْ كان لا بُدَّ منِ إشارةٍ هنا فإنني أشيرُ إلى نقطتين تتعلَّقانِ بما ذَكَرَه الشيخُ الشنقيطيُّ

: إنَّه منِ أصرحِ الأدلة على نَفْيِ المجاز، وهو  الأولى: في الدليل الذي قال عنه الشيخُ الشنقيطيُّ

)4))  �ذكر علماء التفسير للآية عدة معانٍ منها:
المراد بالإيذاء كما قال ابن قدامة: أي يؤذون أولياء الله، وهل ذلك من باب الحقيقة أو المجاز؟ خلاف، فمنهم من قال: 
على سبيل الحقيقة، والكلام على حذف المضاف، قال الألوسي: وليس بشيء، ومنهم من قال: على سبيل المجاز، كما 

مثَّل به ابن قُدامةَ؛ حيث أطلق فعل الإيذاء على الله وأراد أولياءه؛ لاستحالة حقيقة التأذي في حقه تعالى.
المراد بالآية إذاية الله على حقيقته، وبحسب التفسير الذي ذكره الشيخ الشنقيطي.

قال ابن جزي في تفسيره: »إذاية الله هي بالإشراك به، ونسبة الصاحبة والولد له، وليس معنى إذايته أنه يضره الأذى؛ لأنه 
تعالى لا يضره شيء ولا ينفعه شيء«.

    ،      ،        وقيل: المراد في إذاية الله هو قول اليهود والنصارى والمشركين: 
          ...إلخ.

يقول القاسمي: »وبالجملة، فاللفظ عام في كل ما يصاب به  من أنواع المكروه، فيدخل المقصود من التنزيل دخولً 
أوليًّا. وعلى هذا: فالأذية على حقيقتها. وقيل: المراد بأذية الله ورسوله، ارتكاب ما لا يرضيانه، مجازًا مرسلً؛ لأنه سبب 

أو لازم له، وإن كان بالنسبة إلى غيره، فإنه كان في العلاقة، وذكر الله والرسول على ظاهره. 
اللفظ المشترك في معنييه، أو في حقيقته ومجازه، فسر الأذية  الواحد على معنيين، كاستعمال  اللفظ  ومن جوز إطلاق 
تعدد  فإن  الرسول على ظاهره؛  ما يكره مجازًا، وإلى  ارتكابَ  تعالى  إليه  بالنسبة  فتكون  المعمولين،  باعتبار  بالمعنيين 

المعمول بمنزلة تكرر لفظ العامل، فيجيء فيه الجمع بين المعنيين«.
انطر: تفسير ابن جزي )312/3-313(، روح المعاني للألوسي )87/22(، ومحاسن التأويل للقاسمي )540/5(، 

الدر المصون للسمين الحلبي )141/9(، الكشاف للزمخشري )568/4(.
)4))  �أخرجه البخاري في كتاب الأدب، باب الصبر على الأذى، برقم )6099(، ومسلم في كتاب صفة القيامة والجنة النار، 

باب لا أحد أصبر على أذى من الله تعالى، برقم )728(.
)4))  �مذكرة أصول الفقه )111-107(.



133

ة(
الث

الث
ة 

سن
)ال

س 
اد

س
 ال

دد
لع

ا
2م

02
5 

وبر
كت

- أ
هـ 

14
47

خر 
الآ

ع 
ربي

استدراكات الشيخ محمد الأمين الشنقيطيِّ على »روضة الناظر«

كونُ المجازِ يصحُّ نفيُه، وِمن ثَمَّ يَتَّخِذُه البعضُ وسيلةً إلى نفيِ صفاتِ المولى جل وعلا، والحديثُ 
عن هذا الملزوم يكونُ في النقطة الثانية.

زونَ:  ا القول بأنَّ المجاز في القرآن يؤدي إلى جواز نَفْيِ شيءٍ منِ القرآن، فقد أجاب عنه المجوِّ فأمَّ
بأنَّ المجازَ إنَّما يَكذِبُ على تقدير صدقِ المنفيِّ أنْ لو كان المرادُ منِ المنفيِّ والمُثبَتِ معًا هو المفهومَ 
، ومنِ المُثبَتِ المفهومَ المجازيَّ فلا يَلزَمُ  ا إذا كان المرادُ منِ المنفيِّ المفهومَ الحقيقيَّ ، وأمَّ الحقيقيَّ
منِ صدقِ المنفيِّ كَذِبُ المُثبَتِ؛ فإنَّ قولَنا: البليدُ ليس بحمارٍ، يصدُقُ مع قولنا: البليدُ حمارٌ، إذا كان 
؛ لاختلافِ المحمول في  ، وفي الثاني المفهومَ المجازيَّ المرادُ منِ الحمار في الأول المفهومَ الحقيقيَّ

.((4(
المُثبَتِ والمنفيِّ

والنقطة الثانية: في الأمثلة السابقة التي ساقها ابنُ قُدامةَ، وبالنظر فيها، نُلاحِظُ أنه ليس فيها آياتُ 
صفاتٍ، لكنْ هل يَلزَمُ منِ إثباتِ المجاز فيها إثباتُ المجاز في آياتِ الصفاتِ؟!

يقول د. محمد حسين الجيزاني »...فلا تلازُمَ بين القسمينِ؛ إذ يُمكنُِ إثباتُ صفات الله تعالى 
على حقيقتها ووجهها اللائق به سبحانه، ونفيُ المجازِ عنها، وفي الوقت نفسه يُمكنُِ إثباتُ المجاز 
إثباتِ  منِ  يَلزَمُ  لا  إذ  ]يوسف:٨٢[          تعالى:  كقوله  الصفاتِ،  آياتِ  عدا  فيما 
نَّةِ فإنهم يُثبتونَ المجاز في  المجاز في أحدِ القسمينِ إثباتُه في قسم آياتِ الصفات، أمّا ما عدا أهلَ السُّ

آياتِ الصفاتِ؛ لوجودِ القرينةِ المانعةِ منِ حَمْلِ اللفظِ على حقيقتهِِ«)5)).

ثم ذكر أنّ القرينة عندهم هي أنّ العقل يُحيلُ إضافةَ تلك الصفة -المراد نفيُها وتعطيلُها- إلى 
الله سبحانه وتعالى، لأنّ ذلك يستلزم تشبيه الله بمخلوقاته التي تتصف بتلك الصفات، هذه شبهة 
المعطِّلينَ لصفات الله، ولا شَكَّ أنّ إثباتَ ما أثبته الله لنفسه من الصفات ممكنٌِ عقلً؛ إذ لا يَلزَمُ منِ 

اتفاق الصفات التماثل في الكيفية، حتى يحصلَ التشبيهُ)5)).

يه مجازًا، فهو نزاعٌ في عبارةٍ، لا فائدةَ في  أو يقال كما قال ابنُ قُدامةَ: »ومَن سَلَّمَ وقال: لا أُسمِّ
ةِ فيه«)5)). المُشاحَّ

)4))  �هذا مفاد كلام ابن الحاجب في مختصره وشارحه الأصفهاني في بيان المختصر )235/1-236(، وقال البناني في حاشيته 
القرينة فانتفاء الكذب؛  بإرادة المعنى المجازي، والدال عليه  إنما هو  على المحلي )308/1(:... إن ارتفاع الكذب 

لأجل وجود القرينة على المعنى المجازي« انظر: حاشية محقق نثر الورود )148/1(.
)5))  �معالم أصول الفقه عند أهل السنة والجماعة )117-116(.

)5))  �انظر: معالم أصول الفقه عند أهل السنة والجماعة للدكتور محمد الجيزاني )117-116(.
)5))  �روضة الناظر )273/1(.



القسم134
الثاني البحوث والدراسات

عُ  أو يقالُ: تسميتُه مجازًا لا يعدو كونَه تسميةً اصطلاحيةً لنوعٍ منِ أساليب اللغة العربية، وتَذَرُّ
أهل التعطيل والتأويل في إبطال صفات الله أو تأويلها بكونه منِ باب المجاز، يُفسِدُه عليهم وُجوهٌ 

    تعالى:  قولَه  لَ  تأوَّ أو  عطَّل  فمَن  بالمجاز،  القول  إبطال  هي  ليست  الاستدلال  منِ  أخرى 
 ]القمر:١٤[ وحمَلَها على الحفظِ والرعايةِ، يُقالُ له -مثلً-: ثَبَتَ وصفُ الباري بأنّ له عينٌ 

ظَهْرَانَىِ  بَيْنَ  الَ  جَّ الدَّ ذَكَرَ  عَندِمَا    قولُه  تأويلُها، ومنِ ذلك  أو  نفيُها  المرادِ  الآيةِ  في أحاديثَ غيرِ 
الَ أَعْوَرُ العَيْنِ اليُمْنىَ، كَأَنَّ عَيْنهَُ عِنبََةٌ  جَّ النَّاسِ فَقَالَ: »إنَِّ الَلَّه تَعَالَى لَيْسَ بأَِعْوَرَ، أَلَا وَإنَِّ المَسِيحَ الدَّ

طَافئَِةٌ«)5)).

كما أننا يمكنِنُا القولُ بالمجاز بشرط أنْ يكونَ مُنضَبطًِا بقرائنه الحسيّةِ والحاليّةِ والشرعيّةِ؛ حتى 
يَ إلى إبطال حقائقِ الشرعِ.  لا يُؤدِّ

وبيان ذلك فيما يتعلَّقُ بصفات الباري  أنْ يُقالَ: إنّ المسلمَِ يجبُ أنْ يَضَعَ نُصبَ عينيه ثلاثةَ 
أمورٍ تَتعلَّقُ بالصفاتِ، وهي)5)):

أولً: تنزيهُ اللهِ  عن مُشابَهةِ خَلْقِهِ في شيء منِ الذات والصفات أو الأفعال.

وتصديقُ  نفسه،  على  أثنى  فيما  الرسول  وتصديقُ  نفسِهِ،  على  أثنى  فيما    اللهِ  تصديقُ  ثانيًا: 
نَّةِ. الرسول  فيما أثنى على رَبِّه بصفات الكمال، وذلك في صحيح السُّ

ثالثًا: أنْ نَعلَمَ أنّ العقولَ البشريّةَ عاجزةٌ عن إدراك كُنهِ اتِّصافِ اللهِ  بتلك الصفات.

الاستدراك الثاني: عرّفَ ابنُ قُدامةَ المجازَ بأنه: »اللفظ المستعمل في غير موضوعه الأصلي على 
.((5( وجه يصحُّ

« أنْ تكونَ هناك علاقة بين المعنى الأصلي  : »يعني بقوله: »على وجهٍ يصحُّ قال الشيخُ الشنقيطيُّ
والمعنى المجازي، وأنْ تكونَ ثَمَّ أيضًا قرينةٌ صارفةٌ عن قصد المعنى الأصلي)5)).

الِ  جَّ الدَّ ذِكْرِ  باب  له، في  واللفظ  برقم )6858(، ومسلم،       تَعَالَى:  اللَّهِ  قَوْلِ  بَاب  البخاري في  )5))  �أخرجه 
وَصِفَتهِِ وَمَا مَعَهُ، برقم )7546(.

)5))  �انظر: أثر العربية في استنباط الأحكام )250(، وقد أشار إليها الشيخ الشنقيطي في عدد من مؤلفاته، انظر: جهود الشيخ 
محمد الأمين الشنقيطي في تقرير عقيدة السلف )299/1(.

)5))  �روضة الناظر )272/1(.
اللفظ  )5))  �مذكرة أصول الفقه )111(، وقال ابن قدامة عند تعريفه للمجاز في موضع آخر )554/2(: »وأما المجاز فهو 
إنه إنما يصح بأمور: أحدها اشتراكهما في المعنى المشهور في محل  المستعمل في غير موضوعه على وجه يصح، ثم 
الحقيقة، كاستعارة لفظ الأسد في الرجل الشجاع؛ لاشتهار الشجاعة في الأسد الحقيقي، ولا تصح استعارة الأسد في 

الرجل الأبخر وإن كان البخر موجودًا في محل الحقيقة؛ لكونه غير مشهور به«.



135

ة(
الث

الث
ة 

سن
)ال

س 
اد

س
 ال

دد
لع

ا
2م

02
5 

وبر
كت

- أ
هـ 

14
47

خر 
الآ

ع 
ربي

استدراكات الشيخ محمد الأمين الشنقيطيِّ على »روضة الناظر«

اثنين منِ أنواع المجاز  بأنّه غيرُ جامعٍ)5))؛ لأنّه لا يشملُ إلا  ثمَّ استدرك على التعريف السابق 
، ومجازُ النقصُ والزيادةُ فلا  الأربعة، وهما المجاز المفرد، والمجاز المركب، وأمّا المجازُ العقليُّ

يدخلانِ في حَدِّ ابنِ قُدامةَ)5)). 

أراد  إنما  قُدامةَ  ابنَ  بأنّ  قُدامةَ، والجواب عن هذا الاستدراك  يُمكنُِ الاعتذارُ لابنِ  أنّه  والواقعُ 
تعريفَ المجاز المفرد؛ لأنّه هو المقصودُ عند الأصوليِّين.

يقول الشيخُ الشنقيطيُّ في نثر الورود: »المجاز هو في اللغة مكان الجواز، وفي الاصطلاح هو: 
اللفظ المستعمل في غير ما وُضِعَ له لعلاقةٍ بينهما، مع قرينة صارفةٍ عن قصد المعنى الأصلي. 

بُ، والمجازُ  وهذا التعريف للمجاز المفرد؛ لأنه هو المقصود عند الأصوليِّين، أمّا المجاز المركَّ
العقليُّ فليس لهما ذِكرٌ في الأصول، وإنما يُذكرانِ في فنِّ البيانِ«)5)).

رُ عليه أنّ ابنَ قُدامةَ ذَكَرَ من الأمثلة قولَه تعالى:     وهو منِ  إلا أنّ هذا الجوابَ يُعَكِّ
أمثلة مجاز النقص)6))، وليس المفرَد.

وقد يجابُ عنه أنّ مجازَ النقص قد يَدخُلُ ضمنَ أفراد المجاز المُرسَلِ المُفرَدِ، وبيانُ ذلك:

أنْ يُقالَ: إنّ لفظ )القرية( في قوله تعالى:     مجازٌ منقولٌ عن معناه الذي وُضِعَ له 

)5))  �يوصف التعريف بأنه جامع مانع إذا جمع أفراد المحدود، ومنع من دخول غيره معه.
انظر: شرح التنقيح )7(، والمسودة )570(.

المعنى  قصد  عن  صارفة  قرينة  مع  لعلاقة،  له  وضعت  ما  غير  في  المستعملة  الكلمة  عندهم:  وهو  المفرد  المجاز   -1�  ((5(
الأصلي، مثاله: رأيت أسدًا يرمي.

بُ، وضابطه: أن يستعمل كلام مفيد في معنى كلام مفيد آخر، لعلاقة بينهما، ولا نظر فيه إلى المفردات،  2- �المجاز المركَّ
طَ في أمر وقت إمكان فرصته، ثم بعد إن فات  ومثاله: الصيف ضيعت اللبن، مَثَلٌ يُحكي بلفظه الأول، ويقال لمن فرَّ

إمكان فرصته جاء يطلبه.
: التجوز فيه يكون في الإسناد خاصة لا في لفظ المسند إليه ولا المسند، ومثاله: قول المؤمن: )أنبت  3- �المجاز العقليُّ
الربيع البقل( فالربيع وإنبات البقل كلاهما مستعمل في حقيقته، والتجوز إنما هو في إسناد الإنبات إلى الربيع، وهو لله 

جل وعلا عند المتكلم، وكذلك هو في الواقع.
4- �وأما مجاز النقص والزيادة فمداره عندهم على وجود زيادة أو نقص يغيران الإعراب، ومثال الأول: قوله تعالى: 

.      :ومثال مجاز الزيادة قوله تعالى ،  

انظر: مذكرة أصول الفقه )113-111(.
)5))  �نثر الورود )147/1(.

)6))  �يقول الشيخ الشنقيطي في المذكرة )113(: »وهذا المثال ذكره المؤلف مع أنه لم يدخل في تعريفه للمجاز؛ لأن جميع 
ير للإعراب«. ألفاظه مستعملة فيما وُضِعَتْ له، والتجوز من جهة الحذف المغِّ



القسم136
الثاني البحوث والدراسات

أولً إلى سكان القرية، والعلاقة محليّةٌ، والقرينةُ عقليّةٌ؛ لأنّ القريةَ لا تُسألُ)6)).

المطلب الثاني: استدراكُ الشيخ محمد الأمين الشنقيطي على ابنِ قُدامةَ في المُتشابِهِ:

                 :قال الله تعالى
                      

             ]آل عمران:٧[.

وعلى ضوء هذه الآية، وغيرِها منِ آيات الكتاب العزيز نقطَعُ بوجود المُحكَم والمُتشابهِِ بالقرآن 
المراد  بيان  قُدامةَ في  ابنُ  التي ذكرها  الأقوال  تفسيرهما)6))، ومن  العلماءُ في  اختلف  الكريم، وقد 

بهما:

رُ. والمُتشابهُِ: المُجمَلُ، ونسبه للقاضي أبي يعلى.. المحكم: المفَسَّ

ينَ، كالآيات التي ظاهرُها التعارُضُ،  المُتشابهُِ: هو الذي يَغمُضُ عِلمُه على غير العلماء المحققِّ
   :المرسلات:٣٥[ وقال في أُخرى[      :ونَسَبَه لابنِ عَقيلٍ، ومثَّل له بقوله تعالى

       ]يس:٥٢[.

المُتشابهُِ: الحروفُ المُقطَّعةُ في أوائل السور، والمُحكَمُ: ما عداه.

المُحكَم: الوعدُ والوعيدُ، والحرامُ والحلالُ. والمُتشابهُِ: القَصَصُ والأمثالُ. 

المُتشابهَِ ما ورد في صفاتِ الله سبحانه ممّا يجبُ الإيمانُ به  أنّ  ابنُ قُدامةَ: »والصحيح  ثمَّ قال 
         ]طه:٥[            تعالى:  كقوله  لتأويلهِِ،  ضُ  التعرُّ ويَحرُمُ 
]القمر:١٤[          ]الرحمن:٢٧[            ]ص:٧٥[              ]المائدة:٦٤[ 

ونحوه، فهذا اتفق السلفُ -- على الإقرار به، وإمرارِه على وجهه، وتركِ تأويلهِ؛ فإنّ الَله سبحانه 
مِّ بالذين يَبتغونَ الفتنةَ، وسمّاهم أهلَ زَيغٍ)6)). ذمَّ المُبتغينَ لتأويلهِ، وقرَنَهم في الذَّ

ويرى الشيخ الشنقيطيُّ أنّ تفسيرَ ابن قُدامةَ للمُتشابهِِ بما وَرَدَ منِ صفات اللهِ فيه نظرٌ »لأنّ آياتِ 

)6))  �انظر: المجاز في البلاغة العربية للسامرائي )94(، وعلوم البلاغة للمراغي )300(.
)6))  �روضة الناظر )277/1(، العدة لأبي يعلى )684/152،2،2/1، 688(، الواضح لابن عقيل )167/1، 171(، وانظر 
الأقوال وأقوال أخرى مع دراستها في بحث د. أحمد حسن فرحات بعنوان: معاني المحكم والمتشابه في القرآن الكريم 

)140-208( منشور في مجلة الشريعة والدراسات الإسلامية جامعة الكويت، العدد الخامس.
)6))  �روضة الناظر )280-279/1(.



137

ة(
الث

الث
ة 

سن
)ال

س 
اد

س
 ال

دد
لع

ا
2م

02
5 

وبر
كت

- أ
هـ 

14
47

خر 
الآ

ع 
ربي

استدراكات الشيخ محمد الأمين الشنقيطيِّ على »روضة الناظر«

الصفات لا يُطلَقُ عليها اسمُ المُتشابهِِ بهذا المعنى منِ غير تفصيلٍ؛ لأنّ معناها معلومٌ في اللغة العربية 
رْنا المُتشابهَِ بأنّه هو  وليس مُتشابهًِا، ولكنَّ كيفيّةَ اتصافه جل وعلا بها ليست معلومةً للخَلْقِ، وإذا فسَّ
أنّ  الُله بعلمه دون خلقه)6)) كانت كيفيّةُ الاتصاف داخلةً فيه لا نفسَ الصفة، وإيضاحُه:  ما استأثر 
يَ بـ »على« معناه في لغة العرب الارتفاعُ والاعتدالُ، ولكنّ كيفيّةَ اتصافه جلَّ وعلا  استَوَى إذا عُدِّ
التفصيلَ إمامُ دار  بهذا المعنى المعروف عند العرب لا يعلَمُها إلا الُله جلَّ وعلا، كما أوضَحَ هذا 
دَه الله برحمته، بقوله: )الاستواءُ غيرُ مجهولٍ، والكَيفُ غيرُ معقولٍ()6)).  الهجرة مالكُ بنُ أنسٍ، تغمَّ

حُ أنّ أصل صفة الاستواء ليست منِ المُتشابهِِ، وقوله:  فقولُه --: )الاستواءُ غيرُ مجهولٍ( يُوضِّ
يُبيِّنُ أنّ كيفيّةَ الاتصاف تدخُلُ في المُتشابهِِ، بناءً على تفسيرِه بما استأثَرَ الُله  )والكيفُ غيرُ معقولٍ( 

.»((6(
 م، وهذا التفصيلُ لا بُدَّ منه خلافًا لظاهرِ كلام المؤلِّف تعالى بعِلمِه، كما تقدَّ

اللهِ  أسماءَ  أدخَلَ  مَن  للرد على  تيميّةَ  ابنُ  ى  تصَدَّ وقد  الشنقيطيِّ ظاهرٌ وواضحٌ،  الشيخ  وكلامُ 
المُتشابهِِ  هو  ذلك  أنّ  اعتقَدَ  أو  الله،  إلا  تأويلَه  يَعلَمُ  لا  الذي  المُتشابهِِ،  في  ذلك  بعضَ  أو  وصفاتهِ 
الذي استأثرَ الُله بعلم تأويله، بقوله: »مَن قال: إنّ هذا منِ المُتشابهِِ، وأنّه لا يُفهَمُ معناه، فنقولُ: أمّا 
الدليلُ على بطلان ذلك فإنّي ما أعلَمُ عن أحدٍ منِ سلفِ الأمُّةِ، ولا منِ الأئمّةِ -لا أحمد بن حنبلٍ 
أو جعلوا  يَعلَمَ أحدٌ معناه،  أنْ  الداخل في هذه الآية، ونَفَى  المُتشابهِِ  جَعَلَ ذلك منِ  أنّه  ولا غيره- 
أسماءَ الله وصفاتهِِ بمنزلة الكلام الأعجميِّ الذي لا يُفهَمُ، ولا قالوا: إنّ الله يُنزِلُ كلامًا لا يَفهَمُ أحدٌ 
معناه، وإنما قالوا كلماتٍ لها معانٍ صحيحةٌ، وقالوا في أحاديث الصفات: )تُمَرُّ كما جاءت(، ونهوا 

عن تأويلات الجهميّةِ)6))، ورَدُّوها وأبطلوها، والتي مضمونها تعطيلُ النصوص عما دَلَّتْ عليه. 

النصوص  ويقرون  الجهمية،  تأويلات  يبطلون  كانوا  أنهم  بينة في  قبله  والأئمة  أحمد  ونصوص 

)6))  �يقول ابن قدامة كما في الروضة )280/1(: »ولأن في الآية قرائن تدل على أن الله -سبحانه- منفرد بعلم تأويل المتشابه 
وأن الوقف الصحيح عند قوله تعالى:      « لفظًا ومعنى.

)6))  �أخرجه أبو عثمان الصابوني في عقيدة السلف )24-26(، وأبو عثمان الدارمي في الرد على الجهمية )104(، والبيهقي في 
الأسماء والصفات )408( من عدة طرق يقوي بعضها بعضا، وذكره ابن قدامة في لمعة الاعتقاد )14( والتخريج السابق 

قاله محقق »اللمعة« الشيخ بدر البدر.
)6))  �مذكرة أصول الفقه )118(.

)6))  �الجهمية: فرقة تنتسب إلى الجهم بن صفوان، يزعمون بأن القرآن مخلوق، وأن الله لم يكلم موسى، وأن الله لا يتكلم، 
ولا يرى، وليس لله تعالى عرش، ولا كرسي، تعالى الله عما يقول الظالمون علوًا كبيرًا.

انظر: الفرق بين الفرق للبغدادي )199-200(، والملل والنحل للشهرستاني )112-109/1(.



القسم138
الثاني البحوث والدراسات

على ما دلَّت عليه من معناه، ويفهمون منها بعض ما دَلَّتْ عليه، كما يفهمون ذلك في سائر نصوص 
الوعد والوعيد، والفضائل وغير ذلك...«. 

ثمَّ قال: »فهذا اتفاق من الأئمة على أنهم يعلمون معنى هذا المُتشابهِِ، وأنّه لا يُسكَتُ عن بيانه 
أو إلحادٍ في أسماء الله  باتفاق الأئمة، من غيره تحريفٍ له عن مواضعِهِ،  رُ  يُبَيَّنُ ويُفسَّ وتفسيره، بل 

وآياته...«)6)).

ضُ لتأويله( ظاهرُه يَدُلُّ  أمّا بخصوص موقف ابن قُدامةَ منِ هذه المسألة فإنّ قوله: )ويَحرُمُ التعرُّ
ضةِ)6))، وله في كتابيه »لُمعة الاعتقادِ، وذَمّ التأويل« عباراتٌ مُشابهِةٌ لمِا نُقِلَ عنه  على مذهب المُفوِّ
نَّةِ والجماعة، وألَّفَ كتابَه »ذمُّ التأويل«  هنا في الروضة)7))، علمًا بأنّ ابنَ قُدامةَ إمامٌ منِ أئمة أهلِ السُّ
نَّةِ والجماعة ومعتقدِهم في أسماء الله وصفاته)7))، ونَقَلَ نقولاتٍ عن  منِ أجلِ بيان مذهبِ أهلِ السُّ

)6))  �مجموع الفتاوى )307/13-309(، )294/13-295( في رسالة الإكليل في المتشابه والتأويل.
)6))  �التفويض هو: إمرار الأسماء والصفات كما جاءت، والتقيد بها وإن لم يفهم معناها.

وعُرف أيضًا بأنه: »صرف اللفظ عن ظاهره مع عدم التعرض لبيان المعنى المراد منه، بل يترك ويفوض علمه إلى الله 
تعالى بأن يقول: الله أعلم بمراده، وذلك في نصوص الصفات الخبرية التي توهم تشبيهًا بصفات المخلوقين.

انظر: درء تعارض العقل والنقل )104/1(، مذهب أهل التفويض في نصوص الصفات لأحمد عبد الرحمن عثمان 
القاضي )152(.

)7))  �قال ابن قدامة في لمعة الاعتقاد )7-8(: »وكل ما جاء في القرآن، أو صح عن المصطفى  منِ صفات الرحمن، وجَبَ 
الإيمان به، وتلَّقيه بالتسليم والقبول، وترك التَّعرض له بالرد والتأويل والتشبيه والتمثيل، وما أشكل من ذلك وجَبَ إثباته 

لفظًا، وترك التَّعرض لمعناه، ونردُّ علمه إلى قائله، ونجعل عهدته على ناقله...إلخ«.
يقول الدكتور عبد الرحمن المحمود في كتابه تيسير لمعة الاعتقاد )38(: وفي عبارة الشيخ ابن قدامة )وما أشكل من 
التي سقناها  الإمام أحمد في عبارته  ما قصده  قد قصد  إن كان  نقول:  لمعناه(  التَّعرض  لفظًا، وترك  إثباته  ذلك وجَبَ 
وذكرنا معناها، فهو صحيح، وهو أن أهل السنة والجماعة لا يتعرضون للمعاني التي هي معان تأويليه فيها تحريف لما 

دلت عليه هذه الصفات، بل يثبتون ما دلت عليه، كما يليق بجلال الله وعظمته. 
اللفظ فقط، ولا نتطرق للمعنى، ولا نفهم أي معنىً للصفة، فهذا هو  نثبت  أننا  وأما إن كان ما يفهم من عبارة الشيخ 
كتبه  من  وصلنا  فيما  تعالى  الله  رحمه  قُدامةَ  ابن  -ومنهم  والجماعة  السنة  أهل  عن  والمعروف  المردود،  التفويض 

ا عن أهل التفويض؛ لأن مآل مذهب أهل التفويض التجهيل للرسول  ولأصحابه«. ورسائله- أنهم بعيدون جدًّ
وقال في ذم التأويل )10(: »ومذهب السلف -رحمة الله عليهم- الإيمان بصفات الله تعالى وأسمائه التي وصف بها 
نفسه في آياته وتنزيله، أو على لسان رسوله، من غير زيادة عليها ولا نقص منها، ولا تجاوز لها، ولا تفسير لها، ولا تأويل 
لها بما يخالف ظاهرها، ولا تشبيه بصفات المخلوقين، ولا سمات المحدثين، بل أمروها كما جاءت، وردوا علمها 
قوه، ولم يعلموا حقيقة معناها  إلى قائلها، ومعناها إلى المتكلم بها، وعلموا أن المتكلم بها صادق لا شك في صدقه فصدَّ

فسكتوا عما لم يعلموه...إلخ«.
)7))  �قال في كتابه ذم التأويل )8(: »أما بعد: فإني أحببت أن أذكر مذهب السلف ومن اتبعهم بإحسان -رحمة الله عليهم- في 

أسماء الله تعالى وصفاته؛ ليسلك سبيلَهم مَن أحب الاقتداء بهم...إلخ«.



139

ة(
الث

الث
ة 

سن
)ال

س 
اد

س
 ال

دد
لع

ا
2م

02
5 

وبر
كت

- أ
هـ 

14
47

خر 
الآ

ع 
ربي

استدراكات الشيخ محمد الأمين الشنقيطيِّ على »روضة الناظر«

رًا قولَ مالكِ بنِ أنسٍ  رُ صفوَ تلك النقولات قولُه في خاتمتهِا مُفسِّ أئمّة السلف في ذلك، إلا أنّ ما يُعكِّ
به، وخبرُه صِدقٌ  أخبَرَ  تعالى  الَله  الوجود؛ لأنّ  غيرُ مجهول  »أي  قال:  )غيرُ مجهولٍ(  الاستواء  في 
كُّ فيه، ولا الارتيابُ فيه، فكان غيرَ مجهولٍ؛ لحصولِ العلمِ به، وقد وَرَدَ في بعض  يَقيناً، لا يجوزُ الشَّ

الألفاظ )الاستواءُ معلومٌ(«)7)).

عن  الصفات  تلك  معانيَ  يُخرِجُ  ما  معلومٌ(  )الاستواءُ  الألفاظ  بعض  في  ورد  وقد  قوله:  فلعل 
المُتشابهِِ عنده للعلم بها، والُله أعلم.

  

)7))  �ذم التأويل لابن قدامة )26(.



القسم140
الثاني البحوث والدراسات

نَّةِ المبحث الثاني: استدراكُ الشيخ محمد الأمين الشنقيطيِّ على ابنِ قُدامةَ في السُّ

المطلب الأول: استدراك الشيخ محمد الأمين الشنقيطي على ابنِ قُدامةَ في مسألة 

التعبُّدِ بخبرِ الواحدِ سمعًا

المرادُ بخبر الواحد: كلُّ ما لم يَتواتَرْ)7)). 

وقد اتفق ابنُ قُدامةَ والشيخُ الشنقيطيُّ على جواز التعبُّدِ بخبر الواحد سمعًا، وهو قولُ جمهور 
أهلِ العلمِ)7))، وذَكَرَ ابنُ قُدامةَ دليلينِ قاطعينِ في جوازِ ذلك.

الدليل الأول: إجماع الصحابة -- على قبوله في وقائع مشهورة لا تنحصر، وهي وإن لم 
يتواتر آحادها فقد حصل العلم بمجموعها، ثم بدأ في سرد نماذج لذلك، ثم قال: »والأخبار في هذا 

أكثر منِ أنْ تُحصى«)7)). 

الدليل الثاني: ما تواترَ منِ إنفاذ رسول الله  أمراءه ورسله وقضاته وسعاته إلى الأطراف؛ لتبليغ 
الأحكام، والقضاء، وأخذ الصدقات، وتبليغ الرسالة، ومن المعلوم أنه كان يجب عليهم تلقي ذلك 

بالقبول؛ ليكون مفيدًا، والنبي  مأمورٌ بتبليغ الرسالة، ولم يكن ليبلغها بمن لا يُكتفى به.

بأخبارٍ  العمل  تركوا  فقد  قيل:  »فإنْ  فقال:  الأول  الدليل  على  اعتراضًا  أورد  قدامة  ابن  إنّ  ثم 
كثيرةٍ«)7)) ثم ذكر أمثلةً لما يقول، ومنها عدمُ قبول النبيِّ  لخبر ذي اليدين)7)).

 ،)48/2( والإحكام   ،)71( الوصول  ومنتهى   ،)345/2( المنير  الكوكب  وشرح   ،)362/1( الناظر  روضة  )7))  �انظر: 
وجمع الجوامع مع شرح المحلي )130/1(.

)7))  �انظر: العدة )157/3(، والتمهيد لأبي الخطاب )45/3(، وروضة الناظر )370/1(، وأصول ابن مفلح )501/2(، 
والمستصفى )276/1(،  الفصول )357(،  وتنقيح  الوصول والأمل )73(،  الفصول )330،334(، ومنهى  وإحكام 

والإحكام )60/2-65(، وتشنيف المسامع )962/2(، وتيسير التحرير )82/3(.
)7))  �روضة الناظر )375/1(.
)7))  �روضة الناظر )377/1(.

)7))  �أخرجه البخاري في صحيحه في أبواب المساجد، باب تشبيك الأصابع في المسجد وغيره، برقم )468(، ومسلم في كتاب 
المساجد ومواضع الصلاة، باب السهو في الصلاة والسجود له، برقم )573( عن أبي هريرة -ولفظ مسلم الذي اعتمد 
عليه الشيخ الشنقيطي-: )ثم صلى لنا رسول الله  صلاة في ركعتين، فقام ذو اليدين فقال: أقصرت الصلاة يا رسول الله 
أم نسيت؟ فقال : كل ذلك لم يكن، فقال: قد كان بعض ذلك يا رسول الله، فأقبل رسول الله  على الناس فقال: 
أصدق ذو اليدين؟ فقالوا: نعم يا رسول الله، فأتم رسول الله  ما بقي من الصلاة، ثم سجد سجدتين وهو جالس بعد 

التسليم(. 



141

ة(
الث

الث
ة 

سن
)ال

س 
اد

س
 ال

دد
لع

ا
2م

02
5 

وبر
كت

- أ
هـ 

14
47

خر 
الآ

ع 
ربي

استدراكات الشيخ محمد الأمين الشنقيطيِّ على »روضة الناظر«

ثم أجاب عن ذلك بأنّ تَوَقُّفَ النبيِّ  في خبر ذي اليدين؛ ليُعلِّمَهم أنّ هذا الحُكمَ لا يُؤخَذُ فيه 
ا، وفيهم مَن هو أضبطُ للصلاة، فكان  بقول الواحد؛ وذلك لأنّ الذين خَلْفَ النبيِّ  عددٌ كثير جدًّ

انفرادُه بالتنبيه على ذلك دون جميعهم بعيدًا؛ ولذا لم يأخذِ النبيُّ  بقوله حتى أخبَرَه غيرُه)7)).

وأمّا الشيخُ الشنقيطيُّ فيرى أنّ عدم قبول النبيِّ  لخبر ذي اليدين؛ لأنّه كان يَظُنُّ خلاف ما أخبر 
به؛ ولذلك قال له: »كُلُّ ذَلكَِ لَمْ يَكُنْ« أي: لم أَنْسَ ولم تُقصَرِ الصلاةُ -أي: في ظني- ولا يُكَلَّفُ الإنسانُ 
بقبول خبرٍ هو يَظُنُّ عَدَمَ صِدقهِ، ولمّا أخبره الصحابة بصدق ذي اليدين أتَمَّ صلاته، وسَجَدَ للسهو)7)).

والواقع أنّ كلا الاحتمالينِ واردٌ، ولا يَقدَحُ في أصل المسألة، فأمّا قولُ الشيخ الشنقيطيِّ فظاهرٌ، 
وأمّا قولُ ابن قُدامةَ فلا يَقدَحُ في القاعدة؛ لأنّ ردَّ خبر الآحاد هنا ليس لذاته)8))، بل لمعانٍ خارجةٍ 
وجود  مع  بزيادة  الثقة  انفرادَ  يُشبهُِ  وهذا  مقالته،  يذكروا  لم  معه  عددٍ  وُجودِ  مع  انفرادُه  وهي  عنه، 

الثقات مع عدم مخالفتهِم له)8)).

)7))  �يقول العلائي في كتابه نظم الفرائد )370(: »المسألة الخامسة: ويؤخذ من هذا الحديث أيضًا مسألة انفراد الثقة بزيادة 
في الحديث وردها في بعض الصور، هو ما إذا كان مجلس السماع متحدًا، والذي لم يرو الزيادة عدد يمتنع عادة غفلتهم 
وذهولهم عن مثلها، كما هو اختيار جمع من أئمة الأصول المحققين، أعني الرد في هذه الصورة، ووجه الاحتجاج لهذا 
القول من الحديث ظاهر: فإن ذا اليدين لما انفرد بذكر السهو، وسكت الباقون وهم عدد يمتنع عادة غفلتهم عن مثل 
هذا، لم يرجع النبي  إلى قوله وحده مع عدالته وثقته حتى استثبت من الباقين، فلو كان انفراد الثقة بالزيادة والحالة 
المسألة  في  المتقدم  الخطيب  وابن  الآمدي  قول  على  يتم  إنما  وهذا  وحده،  اليدين  ذي  قول    لاعتمد  مقبولً  هذه 
الأولى، إن سكوت الجماعة عن تكذيبه في هذه الصورة لا يدل على تصديقهم له، ويرد عليه أيضًا: ما تقدم هناك أن 
استثبات النبي  إنما كان لأن الذي ذكره ذو اليدين شيء يتعلق بفعله  لم يكن ذاكرًا له فلذلك توقف، وعلى ذلك 

كله فالحجة لهذا القول في الزيادة من الحديث ليست بعيدة، بل متوجهة«.
)7))  �مذكرة أصول الفقه )192( يقول العلائي في كتابه نظم الفرائد )353( عن استثبات النبي : »إنما كان لأن ذا اليدين 
الريبة المقتضية للاستثبات هنا قائمة؛ إذ لا يستحيل   ولم يكن ذاكرًا له حينئذ، فكانت  أخبره عن أمر يتعلق بفعله 
 فانضم هذا الاحتمال إلى انفراده دون بقية  غلط ذي اليدين في عدد الركعات، فاعتقد القصر أو النسيان من النبي 

 » كأبي بكر وعمر  الحاضرين وخصوصًا من كان أكبر منه وأولى بسؤال النبي
)8))  �هذا على التسليم بأن الحديث يدل على رد خبر الآحاد، والحقيقة أنه ليس فيه ما يدل على ذلك؛ لأن موافقة أبي بكر 
وعمر -- لذي اليدين لا يخرج قولهم عن رتبة الآحاد. انظر: أخبار الآحاد في الحديث النبوي وحجتها للدكتور 

عبد الله بن عبد الرحمن الجبرين )114(.
)8))  �يقول العلائي في كتابه نظم الفرائد )361(: »ووجه الاحتجاج لذلك بهذا الحديث: أن انفراد الثقة بما تتوفر الدواعي على 
ذكره دون بقية الجمع الكثير المشاهدين لذلك، إنما اقتضى الريبة فيه حتى استثبت النبي  لشذوذه عنهم، ومخالفته 
منه  استفهم  فلهذا  له؛  المخالفة  بمنزلة  كان  الأمر  أول  إبداء ذلك، فحيث سكتوا عنه في  متوفرة على  الهمم  لهم؛ لأن 
النبي  حتى وافقوه على ذلك، فانزاحت الريبة، ولا إشكال على هذا الوجه في رد الحديث الشاذ على الحد الذي قاله 
فَ الأئمة كثيرًا من الرواة بسبب شذوذهم ومخالفتهم الثقاة« وقد نقل في نفس المصدر قول  الإمام الشافعي؛ ولهذا ضَعَّ
الشافعي: »ليس الشاذ من الحديث أن يروي الثقة حديثًا لا يرويه غيره، إنما الشاذ أن يروي الثقة حديثا يخالف الناس«.



القسم142
الثاني البحوث والدراسات

فيكون توقُّفُ النبيِّ  في قبول خبره بناءً على كلا الاحتمالين؛ لعدم ظنِّ النبيِّ  صِدقَ ذي 
اليدين، ويُؤيِّدُه ظنُّه  عدمَ سؤال غيرِه منِ كبار الصحابة ممّن كان حاضرًا. 

المطلب الثاني: استدراكُ الشيخ محمد الأمين الشنقيطيِّ على ابنِ قُدامةَ في رواية 
الحديث بالمعنى:

المُحتملِ،  وغيرِ  المُحتمِل  بين  قِ  المُفرِّ للعالمِِ  بالمعنى  الحديث  روايةُ  وتجوزُ  قُدامةَ:  ابنُ  قال 
والظاهرِ والأظهرِ، والعامِّ والأعَمِّ عند الجمهور، فيُبدِلُ لفظًا مكان لفظٍ فيما لا يختلفُ الناسُ فيه 
والمعرفة  والتحريم،  والحَظْر  والإراقة،  والصبِّ  والجلوس،  القعود  مثل  المُترادِفةِ)8))  كالألفاظ 

قُ إليه الاستنباطُ والفَهْمُ«)8)). والعلم، وسائر ما لا يُشَكُّ فيه ولا يَتطرَّ

لفظٍ في  لفظٍ مكانَ  اللفظ بمرادفه مثالً لإبدال  إبدالَ  السابق جعَلَ  النقل  قُدامةَ من خلال  وابنُ 
الحديث -فيما لا يختلف الناس فيه- يدخل في مسألة رواية الحديث بالمعنى.

ويرى الشيخ الشنقيطيُّ -- أنّ هناك فرقًا بين إبدال اللفظ بمرادفه وبين مسألة نقل الحديث 
بالمعنى، وبَيَّنَ ذلك بقوله: »إنّ إبدالَ اللفظ بمرادِفهِ لا بُدَّ فيه منِ بقاء التركيب الأول على حالته منِ 
غير تقديمٍ ولا تأخيرٍ، ولا إبدال فعل باسم مثلا ولا عكسه، فلو فرَضْنا مثلً أنّ لفظ النبيِّ  في قصة 
الأعرابيِّ الذي بال في المسجد: »أَرِيقُوا على بَوْلهِِ سَجْلً منِ ماءٍ«، فقال الراوي: »أَريقُوا على بَوْلهِِ 
دَلْوًا مَلَْى«، أو »ذَنُوبًا منِ ماءٍ«، فهذا منِ إبدال لفظٍ بمرادفهِِ؛ لأنّه لم يُغيِّرْ فيه شيئًا منِ تركيب الكلام، 
لوُ المَلَْى، ولو قال مثلً: أمَرَ النبيُّ  بصبِّ  نوبُ، أو الدَّ جْلِ بمرادفه وهو الذَّ وإنّما أبدَلَ لفظَ السَّ
، فهذا منِ النقل بالمعنى؛ لأنّه غَيَّرَه منِ تركيبٍ إلى تركيبٍ  دلوٍ مَلَْى منِ الماء على بَوْلِ الأعرابيِّ

آخَرَ يُساويه في المعنى«. 

لُ  ثم قال: »وببيان الفرقِ بين المسألتين يظهَرُ أنّ المؤلِّفَ أدخَلَ إحداهما في الأخرى في قوله: فيُبَدِّ
لفظًا مكانَ لفظٍ«)8)). 

ونَ  والذي يظهَرُ لي منِ خلال ما سَبَقَ، وبالنظر إلى كلام الأصُوليِّين في هذه المسألة، نَجِدُهم يَنصُُّ

)8))  �يقول البيضاوي في منهاج الوصول إلى علم الأصول )ص59(: »الفصل الرابع في الترادف: وهو توالي الألفاظ المفردة، 
الدالة على معنى واحد، باعتبار واحد، كالإنسان والبشر«.

)8))  �روضة الناظر )422/2(.
)8))  �مذكرة أصول الفقه )252(.



143

ة(
الث

الث
ة 

سن
)ال

س 
اد

س
 ال

دد
لع

ا
2م

02
5 

وبر
كت

- أ
هـ 

14
47

خر 
الآ

ع 
ربي

استدراكات الشيخ محمد الأمين الشنقيطيِّ على »روضة الناظر«

لفظٍ  لنقل  بالمعنى، وهو مغايرٌ  الحديث  نقل  لفظٍ مساوٍ داخلٌ في مسألة  لفظٍ مكانَ  إبدالَ  أنّ  على 
بمُرادِفهِ. 

يقولُ الجلالُ المحليُّ في شرحه على جمع الجوامع: »مسألةٌ: الأكثرُ منِ العلماء -منهم الأئمة 
الأربعة- على جواز نقل الحديث بالمعنى للعارف بمدلولات الألفاظ، أو مواقع الكلام، بأنْ يأتيَ 
بلفظٍ بَدَلَ آخَرَ، مساوٍ له في المراد منه وفَهْمِهِ؛ لأنّ المقصودَ المعنى واللفظُ آلةٌ له... وقيل: يجوزُ 
ومواقع  التركيب  بقاء  مع  مُرادِفهِ،  بَدَلَ  بلفظٍ  يُؤتى  بأنْ   ، البغداديُّ الخطيبُ  وعليه  مُرادفٍ،  بلفظٍ 
الكلام على حاله، بخلاف ما إذا لم يُؤتَ بلفظٍ مُرادِفٍ بأنْ يُغيَّرَ الكلامُ، فلا يجوزُ؛ لأنّه قد لا يُوفي 

بالمقصود....«)8)).

قُ  والذي يظهَرُ صِحّةُ صنيعِ ابنِ قُدامةَ؛ وذلك لأنّ المسألةَ لُغويّةٌ في المقام الأول، ويحتاجُ المُفرِّ
إلى فرقٍ مُتَّفِقٍ عليه عندَ أهل اللغة، واللفظُ المساوي في أداء المعنى هو المرادِفُ بعينهِِ، أو المرادِفُ 

نوعٌ منِ أنواعه، كما أشار إلى ذلك ابنُ قُدامةَ في التمثيل بها.

بكيِّ السابقِ: )بلفظٍ مرادِفٍ( قال: »انظُرْ هل أرادَ خصوصَ  يًا على قول ابنِ السُّ  يقول البنانيُّ مُحشِّ
لُ، بل المتعيِّنُ، وإلا لم  المرادِفِ أو ما يَشمُلُ المساويَ؟ استظهَرَ سم)8)) الثانيَ. قلتُ: الظاهرُ الأوَّ
يَبْقَ فرقٌ بين هذا القول والقول الأول؛ فإنّ القولَ الأوّلَ يجوزُ الإتيانُ بالمرادِفِ والمُساوي أيضًا، 
فقط،  بالمُرادِفِ  الإتيانُ  يجوزُ  وهذا  والمساوي،  بالمُرادِفِ  الإتيانُ  يجوزُ  لَ  الأوَّ القولَ  أنّ  فالوجهُ 

والترادُفُ هو الاتحادُ في المفهوم)8)) والماصَدَق)8))، والتساوي الاتحاد في الماصدق فقط«)8)). 

وتبقى مسألةٌ، وهي: هل يُشترطُ في إبدال اللفظ بمرادِفهِ بقاءُ التركيب الأول على حالته؟ هذا ما 
، والمسألةُ محلُّ خلافٍ. أشار إليه الشيخ الشنقيطيُّ

: وقوله -يعني البيضاوي-: »إذ التركيبُ يَتعلَّقُ بالمعنى، إشارةً إلى أنّ الخلافَ  يقول الإسنويُّ
رٍ  إنما هو في حال التركيب، وأمّا في حال الإفراد كما في تعديد الأشياء منِ غير عاملٍ ملفوظٍ به ولا مُقَدَّ
فيجوز اتفاقًا. ولم يَذكُرِ الإمامُ هذه المسألةَ في المنتخب ولا الآمديُّ في كتبه أيضًا، ومنِ فوائدِها نَقلُ 

)8))  �انظر: شرح المحلي على جمع الجوامع مع حاشية البناني )173-172/2(.
)8))  �المقصود به ابن القاسم العبادي.

لحبنكة  المعرفة  انظر: ضوابط  عليه.  واللفظ دلالة كلامية  الأذهان،  اللفظ في  يثيره  الذي  الذهني  المعنى  به  )8))  �المقصود 
.)45(

)8))  �المقصود به الفرد أو الأفراد التي ينطبق عليها اللفظ؛ إذ يتحقق فيها مفهومه الذهني. انظر: المصدر السابق.
)8))  �انظر: حاشية البناني على شرح المحلي على جمع الجوامع )173/2(.



القسم144
الثاني البحوث والدراسات

الحديثِ بالمعنى«)9)).

وظاهر  التركيب،  في  الخلاف  محل  فجعل  فيه،  فاختلفوا  التركيب  في  »وأما   : المرداويُّ ويقول 
ا«)9)). كلام كثيرٍ منِ العلماء الإطلاق، فيشمَلُ الإفرادَ والتركيبَ، وهو بعيدٌ جِدًّ

رَ الُله امْرَأً سَمِعَ منَِّا شَيْئًا،  والذي يظهَرُ أنّه داخلٌ في رواية الحديث بالمعنى، لأنّ قوله : )نَضَّ
ه أو بمعناه)9))،  غٍ أَوْعَى منِْ سَامعٍِ()9))، أمّا أنْ يكونَ البلاغُ والأداءُ بنصِّ غَهُ كَمَا سَمِعَ؛ فَرُبَّ مُبَلَّ فَبَلَّ

وليس الأداء بالمترادِفِ دون تغيير التركيب روايةً بالنصِّ قطعًا، فتكون داخلةً في الرواية بالمعنى.

نقل  بجواز  القائلينَ  العلم  أهل  وجمهورَ  الشنقيطيَّ  والشيخَ  قُدامةَ  ابن  أنّ  إلى  الإشارةُ  وتبقى 
رةٍ في كُتُبِ الأصول)9)). الحديث بالمعنى قالوا بجوازه بشروط مُقرَّ

  

)9))  �نهاية السول للإسنوي )112/2(.
)9))  �التحبير شرح التحرير للمرداوي )381/1(.

)9))  �أخرجه الترمذي في كتاب العلم، باب ما جاء في الحث على تبليغ السماع برقم )2581( واللفظ له، وقال الترمذي عنه: 
»حديث حسن صحيح«، وأبو داود في كتاب العلم، باب فضل نشر العلم، برقم )3175(، وابن ماجه في المقدمة، باب 

من بلغ علمًا برقم )228(.
)9))  �وذلك لأن الأداء كما سمع، ليس مقصورًا على نقل اللفظ، بل النقل بالمعنى من غير تغيير هو أداءٌ كما سمع؛ لأنه أدى 
المعنى كما سمع لفظه، وفهمه منه، نظيره أن الشاهد والمترجم إذا أدى المعنى من غير زيادة ولا نقصان، يقال: إنه أدى 

كما سمع، وإن كان الأداء بلفظ آخر.
)9))  �من تلك الشروط: كون الراوي عارفًا بدلالات الألفاظ واختلاف مواقعها. ومنها: ألا يكون متعبدًا بلفظه. ومنها: ألا 
يكون من المتشابه؛ ليقع الإيمان بلفظه من غير تأويل، أو بتأويل على المذهبين، فروايته بالمعنى يؤدي إلى خلل على 

الروايتين. ومنها: ألا يكون من جوامع الكلم.
انظر: روضة الناظر )381/2(، ومذكرة أصول الفقه )249(، والتحبير للمرداوي )2089-2088/5(.



145

ة(
الث

الث
ة 

سن
)ال

س 
اد

س
 ال

دد
لع

ا
2م

02
5 

وبر
كت

- أ
هـ 

14
47

خر 
الآ

ع 
ربي

استدراكات الشيخ محمد الأمين الشنقيطيِّ على »روضة الناظر«

المبحث الثالث: استدراكُ الشيخ محمد الأمين الشنقيطيِّ على ابنِ قُدامةَ في الإجماع 

المطلب الأول: استدراك الشيخ محمد الأمين الشنقيطي على ابن قدامة في تعريف الإجماع

ين«)9)). ف ابنُ قُدامةَ الإجماع بأنه: »اتفاق علماء العصر منِ أُمّةِ  على أمرٍ منِ أمورِ الدِّ عرَّ

؛ لأنّه في حياته لا  ويرى الشيخ الشنقيطيُّ أنه: »بقيَ عليه شرطٌ، وهو: كون ذلك بعد وفاته 
عبرةَ بقول غيره«)9)).

والشرط مختلَفٌ فيه؛ حيث وقع الخلاف بين العلماء في انعقاد الإجماع في حياته  والذي عليه 
يَّتهِِ  جمهور العلماء أن الإجماع لا يكون حُجّةً في حياته)9))، بل نقل الآمديُّ الإجماعَ على عدم حُجِّ

في حياته)9)). 

: »ينبغي أنْ يُزادَ: »في غير زمنِ النبيِّ « فالإجماعُ لا يَنعقِدُ في زمانه  كما  بكيِّ يقول ابنُ السُّ
ذكرَه القاضي أبو بكر والأكثرون«)9)).

الحُكمِ؛  بإفادة  لاستقلاله  الحُجّةَ؛  هو  قولُه  كان  وافَقَهُم  إنْ  بأنه:  ذلك  على  الجمهور  واستدل 
لأنّهم مأمورون بالاتِّباع، فمُخالفَتُهم له معصيةٌ، وإنْ خالفهم هو  لم يَنعقِدِ الإجماعُ بدونه)10)).

. وذهب بعضُ العلماء إلى انعقاد الإجماع في حياته

تهِِ  : »الصواب انعقادُ الإجماع في الصورة التي ذكَرْناها)10))؛ لأنّه  قد شَهِدَ لأمَُّ يقول الإسنويُّ

)9))  �روضة الناظر )439/2(.
)9))  �مذكرة أصول الفقه )269(.

)9))  �يظهر قولهم عند حديثهم على مسألة النسخ، وهل ينسخ بالإجماع؟
)9))  �انظر: الإحكام )276/1(.

)9))  �رفع الحاجب عن مختصر ابن الحاجب )137/2(.
المحيط  البحر  في  والزركشي   ،)240/3( السول  نهاية  في  والإسنوي   ،)254/2( الإبهاج  في  السبكي  ابن  )10))  �منهم 
)128/4-129، 492(، ونقله القرافي في شرح التنقيح )315( ونفائس الأصول )325/3( عن أبي إسحاق، وابن 

برهان في الأوسط. 
يقول الزركشي في البحر )492/4-493(: والذي وجدته في الأوسط لابن برهان في الكلام على حجية الإجماع أنه 

. إنما يكون حجة بعد موت النبي
ممتنع،  بالإجماع  النسخ  بالإجماع:  النسخ  مسألة  في   )53-52/2( الأصول  إلى  الوصول  كتابه  في  برهان  ابن  قال 
ونقل عن بعض المعتزلة أنهم أجازوه، وعمدتنا: أن الإجماع إنما يكون حجة بعد رسول الله  والنسخ إنما في زمن 

رسول الله  فاستحال اجتماعهما.
. 10))  �وهي انعقاد الإجماع بدونه في حياته(



القسم146
الثاني البحوث والدراسات

تهِِ لكان قولُه وحدَه حُجّةً قطعًا«)10)).  بالعصمة، بل لو شَهِدَ بذلك لواحدٍ منِ أُمَّ

: »لا يَنعقِدُ الإجماعُ في زمانه  كما ذكره القاضي أبوبكر، والإمام فخرُ الدين،  ويقول الزركشيُّ
، وإن كان معهم فالحُجّةُ في قوله، وفيه نظرٌ ذكرناه في باب النسخ؛  وغيرُهما؛ لأنّ قولَهم دونه لا يصحُّ
زْنا لهم الاجتهادَ في زمانه، كما هو الصحيح، فلعلّهم اجتهدوا في مسألةٍ، وأجمعوا عليها منِ  إذ جَوَّ

غير عِلمِه بهم«)10)).

والصواب ما عليه الجمهور؛ وذلك لأنّ الصحابة -- كالعوامِّ مع النبي  في أمور الدين؛ 
مخالفتَه  لأنّ  باطل؛  وهذا   ِ مخالفتهِ  على  يكونَ  أنْ  إمّا  فإجماعهم    باتِّباعه  مأمورون  لأنّهم 
به،  أُمروا  الذي  الاتِّباع  قبيل  من  هو  إنما  معه  حينئذٍ  فقولهم  موافقتهِِ،  على  يكونَ  أنْ  وإمّا  معصيةٌ، 
إنّ  وقُلنا:  أمر  على  أجمعوا  لو  بهم  فكيف  بعدُ،  تُستكمَلْ  لم  الشريعةَ  لأنّ  بحُجّةٍ؛  فليس  وحينئذ 
إجماعَهم حُجّةٌ، ثم نزل الوحيُ بخلافه؟! كما ثَبَتَ أنّ الرسول  قد عُوتبَِ في بعض الأحكام؛ لأنّ 

الأوَْلى كان خلافَ هذا الحُكمِ)10)).

وأمّا بخصوص ابنِ قُدامةَ فهو مع الجمهور، ويرى عَدَمَ صِحّةِ انعقاد الإجماع في زمانه  وعدم 
حَ ابنُ قُدامةَ برأيه في باب النسخ؛  ذِكرِه للقيد لا يَلزَمُ منه القولُ بانعقاد الإجماعِ في حياته  وقد صَرَّ
، والنسخُ لا  حيث قال: »فصلٌ: فأمّا الإجماعُ فلا يُنسَخُ؛ لأنّه لا يكونُ إلا بعد انقراض زمن النصِّ

.((10(» يكون إلا بنصٍّ

يَصدُقُ   لا  الرسول  الصحابة في عصر  أنّ  يُحمَلُ على  قد  هنا  القيد  لهذا  ذكره  فعدمُ  وعليه: 
عليهم أهلُ الحلِّ والعقدِ -أي الحِلِّ والتحريمِ- لأنّ الذي بيده التحليلُ والتحريمُ في ذلك الوقت هو 
الرسولُ  فقط؛ ولذلك كان قولُه هو الحُجّةَ دونهم، أو أنّه معلومٌ عنده كالعلم الضروري، إضافةً 
عِ أحدٌ إجماعًا في عصره  فتكون فائدةُ الشرطِ  إلى انتهاء وقت عصر النبي  ولم يقع، ولم يَدَّ

رِ الوقوع، وليس في الوقوع. قليلةً أو معدومةً؛ إذ حاصلُ الخلاف يَنحصِرُ في تصوُّ

أكثرُ  ذَكَرَه  ما  هو    حياته  في  الإجماعِ  انعقاد  رِ  تصوُّ عدم  منِ  ذكروه  »وما   : الزركشيُّ يقولُ 
زْنا لهم الاجتهادَ في زمانه، كما هو الصحيح، فلعلهم اجتهدوا في مسألةٍ،  الأصُوليِّينَ، وفيه نظر إذا جَوَّ

)10))  �نهاية السول )240/3(، وانظر: الإبهاج )254/2(، وشرح التنقيح )314(، والبحر المحيط )128/4(.
)10))  �البحر المحيط )492/4(، وسيأتي بيان ما ذكره في باب النسخ في آخر المسألة.

)10))  �انظر: الإبهاج )254/2(، وحجية الإجماع وموقف العلماء منها للدكتور محمد محمود فرغلي )48(.
)10))  �روضة الناظر )330/1(..



147

ة(
الث

الث
ة 

سن
)ال

س 
اد

س
 ال

دد
لع

ا
2م

02
5 

وبر
كت

- أ
هـ 

14
47

خر 
الآ

ع 
ربي

استدراكات الشيخ محمد الأمين الشنقيطيِّ على »روضة الناظر«

وأجمعوا عليها منِ غير عِلمِه «)10)) والُله أعلمُ.

المطلب الثاني: استدراكُ الشيخ محمد الأمين الشنقيطيِّ على ابنِ قُدامةَ في إجماع 
أهل المدينة:

يَّتهِا، وليس أهلُ  ذَكَرَ ابنُ قُدامةَ أنّ إجماعَ أهل المدينة ليس بحُجّةٍ؛ لأنّ العصمةَ تَثبُتُ للأُمّةِ بكُلِّ
ةِ)10)). المدينة كلَّ الأمَُّ

ونَقَلَ عن مالكٍ أنّ إجماعَهم حُجّةٌ؛ لأنّ المدينةَ مَعدِنُ العلم، ومُنزَلُ الوحيِ، وبها أولاد الصحابة، 
، وخروجُه عنهم. ثمَّ بَدَأَ بتفنيد هذه الحُجَج)10)). فيستحيلُ اتِّفاقُهم على خلاف الحقِّ

أهل  أنّ إجماعَ  الصحيحَ عنه  ناهضةٌ؛ وذلك »لأنّ  مالكٍ  حُجّةَ  أنّ  فيرى  الشنقيطيُّ  الشيخ  وأمّا 
المدينة المُعتبَرَ له شرطانِ: أحدُهما: أنْ يكونَ فيما لا مجالَ للرأي فيه. الثاني: أنْ يكونَ منِ الصحابة 
والتابعينَ)10)) لا غير ذلك؛ لأنّ قول الصحابيِّ فيما لا مجالَ للرأيِ فيه في حُكمِ المرفوعِ، فأَلحَقَ بهم 
مالكٌ التابعينَ منِ أهل المدينة فيما فيه اجتهادٌ؛ لتعَلُّمِهم ذلك عن الصحابة، وأمّا في مسائل الاجتهاد 
ةِ، وحُكيَ عنه الإطلاقُ، وعلى القول  فأهلُ المدينةِ عند مالكٍ -في الصحيح عنه- كغيرِهم منِ الأمَُّ

هُ عليه اعتراضُ المؤلِّف بأنّهم بعضٌ منِ الأمُّةِ كغيرهم«)11)). بالإطلاق يَتوجَّ

)10))  �البحر المحيط )128/4(.
)10))  �روضة الناظر )472/2(.

)10))  �روضة الناظر )473-472/2(.
المستفيض، كالصاع  النقل  ما كان طريقه  المدينة، وقيل مراده:  أهل  الإمام مالك بحجية  لمراد  التأويلات  أحد  )10))  �هذا 
والمد والأذان والإقامة...إلخ، وقيل: إنه يرجح نقلهم على نقل غيرهم، وقيل: ما اتفق عليه الفقهاء السبعة، وقيل: 

العمل القديم قبل مقتل عثمان... إلخ.
يقول الزركشي في البحر المحيط )486/4(: »وقال بعض المتأخرين: التحقيق في هذه المسألة أن منها ما هو كالمتفق 
عليه، ومنها ما يقول به جمهورهم، ومنها ما يقول به بعضهم، أقوال، ومنها ما لا يقول به أحد، فالمراتب أربعة. انظر: 
حجية الإجماع للدكتور محمود فرغلي )425-429(، وأصول فقه الإمام ماك -أدلته النقلية- للشعلان )1037/2( 

وما بعدها. 
السؤل والأمل في علمي الأصول والجدل )459/1-  منتهى  لكتاب مختصر  نذير حمادو في تحقيقه  الدكتور  ونقل 
461( نقولات عن علماء المالكية، ثم أحال إلى المصادر الآتية: المقدمة في الأصول لابن القصار )75(، والإشارة 
وترتيب  للباجي )171/2(،  والمنتقى  الحجاج )143(،  ترتيب  والمنهاج في  الفصول )486/1(،  )281( وإحكام 
 ،)1743/3( الوهاب  عبد  للقاضي  والمعونة   ،)93( رشد  لابن  الفقه  أصول  في  والضروري   ،)485/2( المدارك 

ونفائس الأصول )2815/6(، وشرح تنقيح الفصول للقرافي )334(... إلخ.
)11))  �مذكرة أصول الفقه )276-275(.



القسم148
الثاني البحوث والدراسات

المُقيَّدُ  هو  المدينة  أهل  بعمل  المقصودُ  كان  لو  أنْ  ناهضٌ  الشنقيطيِّ  الشيخِ  فاستدراكُ  وعليه 
بالشرطين السابقين.

.((11(
والحقيقةُ أنّ المرادَ بعمل أهل المدينة منِ المسائل الموصوفة بالإشكال، كما يقولُ الزركشيُّ

: »وما عَرَفْنا ما تريدُ بالعمل إلى يومنا هذا، وما أُرانا نَعرِفُه ما بَقينا«)11)). ويقول الشافعيُّ

وقال أيضًا: »وما كلَّمتُ منكم أحدًا قطُّ فرأيتُه يَعرِفُ معناها«)11)).

يَقصِدُ قولَ مالك: »الأمرُ عندَنا« وهي منِ العبارات التي يَستخدِمُها مالكٌ للتعبير عن عملِ أهلِ 
المدينة.

، وهو مَن عاصر مالكًا وأخَذَ عنه، فكيف بمن بعدَه؟!! فإذا كان هذا حالَ الشافعيِّ

  

)11))  �انظر: البحر المحيط للزركشي )488/4(.
)11))  �اختلاف مالك والشافعي مع الأم )231/7(، وأصول فقه الإمام مالك للشعلان )1037/2(.
)11))  �اختلاف مالك والشافعي مع الأم )269/7(، وأصول فقه الإمام مالك للشعلان )1037/2(.



149

ة(
الث

الث
ة 

سن
)ال

س 
اد

س
 ال

دد
لع

ا
2م

02
5 

وبر
كت

- أ
هـ 

14
47

خر 
الآ

ع 
ربي

استدراكات الشيخ محمد الأمين الشنقيطيِّ على »روضة الناظر«

المبحث الرابع: استدراكُ الشيخ محمد الأمين الشنقيطيِّ على ابنِ قُدامةَ في دليل الاستصلاح

جلبُ  بأنها:  المصلحةَ  ف  عرَّ ثم  المُرسَلة،  المصلحة  اتِّباع  بأنّه:  الاستصلاحَ  قُدامةَ  ابنُ  فَ  عَرَّ
ة، وقال: »وهي ثلاثة أقسام: المنفعة، أو دفعُ المضرَّ

قسم شَهِدَ الشرع باعتباره، فهذا هو القياس، وهو اقتباس الحكم منِ معقول النص أو الإجماع.

القسمُ الثاني: ما شَهِدَ ببطلانه، كإيجاب الصوم بالوقاع في رمضانَ على المَلكِِ؛ إذ العِتقُ سهلٌ 
، وفتحُ هذا  جرِ، فهذا لا خلافَ في بُطلانهِِ؛ لمُخالفتهِِ النصَّ عليه، فلا يَنزجِرُ، والكَفّارةُ وُضِعَتْ للزَّ

يُؤَدِّي إلى تغيير حدودِ الشرع.

الثالث: ما لم يَشهَدْ له بإبطال ولا اعتبارٍ مُعَيَّنٍ، وهذا على ثلاثةِ ضُروبٍ...«)11)).

لَ والثانيَ ما يقعُ في رتبة الحاجيّاتِ والتحسينيّاتِ، وقال: »فهذان الضربانِ لا  وجَعَلَ الضربَ الأوَّ
كُ بهما منِ غيرِ أصلٍ...«)11)). نَعلَمُ خِلافًا في أنّه لا يجوزُ التمسُّ

وأمّا الضربُ الثالثُ، وهو ما يقعُ في رتبة الضرورياتِ فقال عنه: »فذهَبَ مالكٌ وبعضُ الشافعية 
إلى أنّ هذه المصلحة حُجّةٌ؛ لأنّا قد عَلمِْنا أنّ ذلك منِ مقاصد الشرع، وكون هذه المعاني مقصودةً 
نَّةِ وقرائنِ الأحوالِ، وتفاريقِ الأماراتِ، فيُسمّى ذلك  عُرِفَ بأدلةٍ كثيرةٍ لا حَصْرَ لها منِ الكتاب والسُّ
ليس  ذلك  أنّ  والصحيحُ  مُعَيَّنٍ،  أصلٍ  إلى  يَرجِعُ  القياسَ  لأنّ  قياسًا؛  يه  نُسمِّ ولا  مُرسَلةً،  مصلحةً 

بحُجّةٍ...«)11)).

ولا  بإلغائه  لا  الشرعُ  يَشهَدِ  لم  الذي  الوصفُ  بأنه:  الاستصلاحَ  الشنقيطيُّ  الشيخُ  فَ  وعرَّ
باعتباره)11)).

خلال  منِ  ومناقشتهما  ذِكرُهما  يُمكنُِ  الدليل،  هذا  في  قُدامةَ  ابن  على  استدراكانِ  وللشنقيطيِّ 
النقاط الآتية:

ة، وهذا التعريفُ يَتَّفِقُ مع قول  فَ ابنُ قُدامةَ المصلحةَ بأنها: جَلبُ المنفعةِ أو دَفعُ المَضرَّ أولً: عرَّ
المفاسِدِ،  دَرْءِ  لُ: مصلحةُ  أقسامٍ: الأوَّ المصالحَ منِ حيثُ هي ثلاثةُ  أنّ  : »واعلَمْ  الشنقيطيِّ الشيخ 

)11))  �انظر: روضة الناظر )538-537/2(.
)11))  �انظر: روضة الناظر )539/2(.
)11))  �انظر: روضة الناظر )540/2(.

)11))  �مذكرة أصول الفقه )301(.



القسم150
الثاني البحوث والدراسات

الثالثُ:  الحاجيّاتِ...  ى  وتُسمَّ المصالحِ،  جَلْبِ  مصلحةُ  الثاني:  بالضرورياتِ...  المعروفةُ  وهي 
التحسيناتُ: وتُسمّى التتميماتِ، وهي الجَريُ على مكارمِ الأخلاقِ ومحاسنِ العاداتِ«)11)).

أمّا قولُ ابنِ قُدامةَ: »وهي على ثلاثة أقسامٍ« فالظاهرُ أنّها تعودُ إلى المصلحةِ.

ويرى الشيخُ الشنقيطيُّ أنّها تعودُ إلى الوصف المناسب؛ وذلك لأنّ الوصفَ منِ حيثُ هو »إمّا 
به مصلحةٌ فهو الوصف  الحُكم  إناطة  تَكُنْ في  فإنْ لم  به مصلحةٌ أو لا،  الحُكم  إناطة  أنْ يكونَ في 
العِتقِ،  إلى  بالنسبة  والأنوثة  وكالذكورة  الأحكام،  جميع  إلى  بالنسبة  والقِصَرِ  كالطُّولِ   ، الطرديُّ

والطرديُّ لا يُعَلَّلُ به حُكمٌ. 

ى بالوصف المُناسب، وهو على ثلاثةِ أقسامٍ:  وإن كان في إناطة الحُكم به مصلحةٌ فهو المُسمَّ
يَنظُرَ  المصلحةَ ولا  الشرعُ تلك  يُلغيَ  أنْ  الثاني:  باعتبار تلك المصلحة...  الشرعُ  يَشهَدَ  أنْ  الأول: 
 ، ، ولا لإلغائها بدليلٍ خاصٍّ إليها... الثالث: ألا يَشهَدَ الشرعُ لاعتبار تلك المصلحة بدليلٍ خاصٍّ
يَ  المُرسَلةَ، وسُمِّ المُرسَلةَ، والمصالحَ  المُرسَلَ، والمصلحةَ  بعينهِِ هو الاستصلاحُ، ويُسمّى  وهذا 
على  ولا  اعتبارِه  على  التنصيص  لعدمِ  مُرسَلةً؛  يَتْ  وسُمِّ المصلحة،  على  لاشتمالهِِ  مصلحةً؛ 
إلغائها.... وبهذا الإيضاحُ يظهَرُ لك أنّ ما يُوهِمُه كلامُ المؤلِّف منِ شمول الاستصلاح لمِا دَلَّ الشرعُ 
على اعتبارِه غيرَ مُرادٍ له، لكنَّ المؤلِّفَ -- تَرجَمَ للاستصلاح الذي هو المصلحةُ المُرسَلةُ، ثم 

ذَكَرَ جميعَ أنواعِ المصالح منِ مُرسَلةٍ وغيرِها، فحصَلَ الإيهامُ«)11)).

ثانيًا: يرى ابنُ قُدامةَ أنّ شهادةَ الشرع باعتبار تلك المصلحة أنّه هو القياسُ، وهو اقتباسُ الحُكمِ 
منِ معقول النصِّ أو الإجماعِ.

نهِِ  لتضَمُّ الخمرِ؛  لتحريمِ  مُناسِبٌ  وَصفٌ  فإنّه  بالإسكار،  الشنقيطيُّ  الشيخُ  القسمِ  لهذا  ومَثَّلَ 
م الخمرَ لأجلهِا. مصلحةَ حِفظِ العقلِ، وقد نصَّ الشرعُ على اعتبار هذه المصلحة، فحرَّ

رُ والملائمُ »أي: منِ أقسام الوصفِ المناسب«. وهذا هو المُؤَثِّ

ويرى الشيخُ الشنقيطيُّ أنّ قولَ المؤلِّف: إنّ هذا هو القياسُ، لا يخلو منِ نظرٍ، ولم يُبَيِّنِ الشيخُ 
الشنقيطيُّ وجهةَ نظرِه فيه.

يقول د. سعد الشثريُّ عن قول ابنِ قُدامةَ السابق: »وهذا فيه نظرٌ؛ لأنّ المصالحَ المُعتبرةَ: منها 

)11))  �مذكرة أصول الفقه )304-303(.

)11))  �مذكرة أصول الفقه )306-302(.



151

ة(
الث

الث
ة 

سن
)ال

س 
اد

س
 ال

دد
لع

ا
2م

02
5 

وبر
كت

- أ
هـ 

14
47

خر 
الآ

ع 
ربي

استدراكات الشيخ محمد الأمين الشنقيطيِّ على »روضة الناظر«

المصالحُ التي تَتعلَّقُ بأحكامٍ منصوصٍ عليها كحِلِّ البيعِ«)12)).

حيثُ  الوهاب  عبد  محمود  بن  محمد  د.  قاله  ما  هو  ذلك  في  النظرِ  وجهةُ  تكونَ  أنْ  ويمكنُِ 
بين  التفريقُ  به  قُصِدَ  دُ اصطلاحٍ،  مُجَرَّ بالإرسالِ  الملائمةَ  المصلحةَ  كُتُبِ الأصولِ  قال: »ووصفُ 
الاستدلال المُرسَلِ والقياسِ؛ إذ للقياسِ أصلٌ مُعَيَّنٌ يشهَدُ لعين المصلحة، في حين أنّ الاستدلالَ 
لجنسِها  شَهِدَتْ  وإنْ  المصلحةِ،  لعينِ  تشهَدْ  لم  أنها  بمعنى  مُعيَّنةٍ،  غيرُ  أصولٌ  فيه  تُوجَدُ  المُرسَلَ 
عي أنّ هناك مصلحةً تُوجِبُ إعطاءَ الواقعة حُكمًا  بالاعتبار، وعلى ذلك فإنّه يَلزَمُ للمجتهد الذي يَدَّ
مَ النصوصَ، وإلا  مُعيَّناً أنْ يُثبتَِ أنّ لهذه المصلحةِ جِنسًا اعتبَرَه الشارعُ بنصوصٍ شرعيَّةٍ، وأنْ يُقَدِّ
ي، وهو ابتداعٌ في الدين، وكلُّ أحدٍ عَمِلَ عمَلً ليس عليه أمرُنا  فهو تشريعٌ منه بالرأيِ، وقولٌ بالتشهِّ

.((12(»((12( فهو رَدٌّ

كُ  ثالثًا: قال ابنُ قُدامةَ: »إنّه لا يَعلَمُ خلافًا في أنّ مرتبةَ الحاجيّاتِ والتحسيناتِ لا يجوزُ التمسُّ
بهما منِ غير أصلٍ، وأنّه لو جاز ذلك لكان وضعًا للشرع بالرأي....«)12)).

: »واعلَمْ أنّ مالكًا يُراعي المصلحةَ المُرسَلةَ في الحاجيّاتِ والضروريّاتِ،  وقال الشيخُ الشنقيطيُّ
رَه علماءُ مذهبهِِ)12)) خلافًا لما قاله عنه المؤلِّف منِ عدم مُراعاتهِا في الحاجيّاتِ، ودليلُ مالكٍ  كما قرَّ
على مُراعاتها إجماعُ الصحابة عليها، كتوليةِ أبي بكرٍ لعُمَرَ، واتخاذِ عُمَرَ سجناً، وكَتْبهِِ أسماءَ الجُندِ 

ا«)12)). في ديوانٍ، وإحداثِ عثمانَ لأذانٍ آخَرَ في الجُمُعةِ، وأمثالُ ذلك كثيرةٌ جِدًّ

ومنِ خلال ما ساقه الشيخُ الشنقيطيُّ منِ دليلٍ وهو إجماعُ الصحابة قد يكونُ غيرَ مُعارِضٍ لما 
وُجِدَ الأصلُ وهو إجماعُ  كِ به منِ غير أصلٍ، وهنا قد  التمسُّ ابنُ قُدامةَ؛ حيثُ نصَّ على منعِ  قاله 

الصحابة.

)12))  �المصلحة المرسلة عند الحنابلة للدكتور سعد بن ناصر الشثري )14(.
)12))  �لما روته عائشة -- عن النبي  أنه قال: )مَنْ عَمِلَ عَمَلً لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُو رد( أخرجه مسلم في كتاب الأقضية، 
باب  البيوع،  كتاب  في  معلقًا  البخاري  وأخرجه   ،)3243( برقم  الأمور  محدثات  ورد  الباطلة  الأحكام  نقض  باب 

النجش، ومن قال لا يجوز ذلك البيع.
)12))  �الوصف المناسب للدكتور محمد محمود عبد الوهاب )264(، نقلا عن كتاب نظرية المصلحة في الفقه الإسلامي 

.)66-65(
)12))  �انظر: روضة الناظر )539/2(.

)12))  �انظر: لأمثلة ذلك البيان والتحصيل )16/12(، )409/17( بواسطة كتاب أصول فقه الإمام مالك -أدلته العقلية- 
للدكتور فاديغا موسى )424/2- 425(.

)12))  �مذكرة أصول الفقه )304(.



القسم152
الثاني البحوث والدراسات

إلا أنّ الظاهرَ بمراد ابنِ قُدامةَ »منِ غيرِ أصلٍ« أصلٌ مُعيَّنٌ يشهَدُ لعينِ المصلحةِ)12)). 

، فيكون مُوافقًا لابنِ قُدامةَ. ضْ لها الشيخُ الشنقيطيُّ وتبقى التحسيناتُ، فلم يتعرَّ

وبعضِ  مالكٍ،  عند  حُجّةٌ  المصالح  منِ  الضروريات  رتبة  في  يقعُ  ما  أنّ  قُدامةَ  ابنُ  يرى  رابعًا: 
الشافعيّةِ، والصحيحُ أنّها ليست بحُجّةٍ، وذكر أدلةَ الفريقينِ.

يَّتهِا فقال: »لأنَّا قد عَلمِْنا أنّ ذلك منِ مقاصدِ الشرعِ، وكونُ  أمّا أدلة الفريق الأوّلِ القائلينَ بحُجِّ
نَّةِ وقرائنِ الأحوالِ، وتفاريقِ  هذه المعاني مقصودةً عُرِفَ بأدلةٍ كثيرةٍ لا حَصْرَ لها منِ الكتاب والسُّ

الأماراتِ«)12)).

وقال عن أدلةِ المانعينَ منِ كونهِا حُجّةً: »لأنّه ما عُرِفَ منِ الشارع المحافظةُ على الدماء بكلِّ 
رِقةِ وشُربِ  جْر- ولم يَشرَعِ القتلَ في السَّ طريقٍ؛ ولذلك لم يَشرَعِ المُثلةَ -وإنْ كانت أبلَغَ في الردع والزَّ

الخمرِ. 

فإذا أثبَتَ حُكمًا لمصلحةٍ منِ هذه المصالح لم يُعلَمْ أنّ الشرعَ حافَظَ على تلك المصلحةِ بإثباتِ 
دِ، كما حُكيَ أنّ مالكًا قال: يجوزُ  ذلك الحُكمِ - كان وَضْعًا للشرع بالرأي، وحُكمًا بالعقل المجرَّ
قتلُ الثُّلُثِ منِ الخَلْقِ لاستصلاح الثُّلُثينِ، ولا نَعلَمُ أنّ الشرعَ حافَظَ على مصلحتهِم بهذا الطريق، 

فلا يُشرَعُ مثِلُه«)12)).

يّةِ المصلحة المُرسَلةِ، التي تقعُ في رتبة  وللشنقيطيِّ استدراكانِ على دليلِ ابنِ قُدامةَ في إبطال حُجِّ
الضروريّاتِ.

رُوا في أُصولهم  الأول: يرى أنّ الحقَّ أنَّ أهلَ المذاهبِ كلَّهم يعملونَ بالمصلحة المُرسَلةِ، وإنْ قرَّ
أنها غيرُ حُجّةٍ. 

الثاني: أنّ ما ذَكَرَه ابنُ قُدامةَ -- عن مالك -- أنّه أجازَ قتلَ الثُّلُثِ لاستصلاحِ الثُّلُثينِ »غيرُ 
قَه العلّمةُ محمدُ بنُ  صحيحٍ؛ حيثُ إنّه لم يَرْوِهِ عن مالكٍ أحدٌ منِ أصحابهِِ، ولم يَقُلْه مالكٌ، كما حَقَّ

الحسن البنَّانيُّ في حاشيته على شرح عبد الباقي الزرقاني لمُختصَرِ خليلٍ«)12)).

)12))  �كما سبق نقله من كلام شيخنا الدكتور محمد بن محمود عبد الوهاب.
)12))  �انظر: روضة الناظر )540/2(.

)12))  �انظر: روضة الناظر )542-540/2(.
)12))  �مذكرة أصول الفقه )305(.



153

ة(
الث

الث
ة 

سن
)ال

س 
اد

س
 ال

دد
لع

ا
2م

02
5 

وبر
كت

- أ
هـ 

14
47

خر 
الآ

ع 
ربي

استدراكات الشيخ محمد الأمين الشنقيطيِّ على »روضة الناظر«

يّةُ المصلحة المُرسَلةِ فهي مسألةٌ طويلةٌ، تحتاجُ إلى بسطٍ في  أما ما يَتعلَّقُ بالأمر الأول وهو حُجِّ
فاتٌ مستقلّةٌ)13)). فَتْ فيها مؤلَّ غير هذا الموضع، وقد أُلِّ

رُوا في أُصولهم  : إنّ أهلَ المذاهبِ كلَّهم يَعمَلُ بها وإنْ قرَّ وأمّا بخصوص قول الشيخِ الشنقيطيِّ
العيدِ  دقيقِ  ابنُ  قال  وبه  التنقيحِ)13))،  في  القَرافيُّ  أوضَحَه  ما  على  ذلك  في  مُعتمِدًا  حُجّةٍ،  غيرُ  أنّها 
)13))، بل قد نَقَلَ الطوفيُّ الإجماعَ على ذلك؛ حيثُ قال: »أجمع العلماءُ إلا مَن لا يُعتَدُّ 

ركشيُّ والزَّ
به منِ جامدي الظاهريّةِ على تعليل الأحكام بالمصالح، ودَرْءِ المفاسِدِ، وأشهرُهم في ذلك مالكٌ؛ 
حيثُ قال بالمصالح المُرسَلة، وفي الحقيقة لم يختصَّ بها، بل الجميعُ قائلون بها غيرَ أنّه قال بها أكثرُ 

منهم«)13)). 

قال  أقل:  ولم  أصحابنا،  بعضُ  قال  قلتُ:  وإنما   ...« الروضة:  مُختصَرِ  على  شرحِهِ  في  وقال 
أصحابُنا؛ لأنّي رأيتُ مَن وَقَفتُ على كلامه منهم، حتى الشيخَ أبا محمدٍ -يعني ابنَ قُدامةَ- في كُتُبهِِ، 
ليست  بأنها  يَجزِمُ  الشخصُ  يكادُ  مصلحيّةٍ،  بمناسبات  كونَ  يتمسَّ الأحكام  توجيه  في  استغرقوا  إذا 
كَ بحبال القمرِ، فلم أُقدِمْ على الجزمِ على جميعِهم بعدمِ  كُ بها يُشبهُِ التمسُّ مُرادةً للشارع، والتمسُّ

لً عليهم«)13)). القولِ بهذه المصلحة؛ خشيةَ أنْ يكونَ بعضُهم قد قال بها، فيكون ذلك تقوُّ

إليها-  الشارع  التفاتُ  عُرِفَ  التي  -وهي  الضروريّاتِ  رتبة  في  يقعُ  ما  قُدامةَ  ابنُ  جَعَلَ  خامسًا: 
خمسةً، وهي: »أنْ يحفَظَ عليهم دِينهَم، وأنفُسَهم، وعَقلَهُم، ونَسَبَهُم، ومالَهُم«)13)).

أهل  منِ  جَمْعٌ  قال  وبه  منه«)13))،  بُدَّ  لا  فيها  »وإتيانُه  وقال  العِرضَ،  الشنقيطيُّ  الشيخُ  وزاد 
العلم)13)).

)13))  �منها مؤلف صغير للشيخ محمد الأمين الشنقيطي، أصله محاضرة ألقيت في الجامعة الإسلامية.
)13))  �يقول القرافي في شرح التنقيح )393(: »وعند التحقيق هي عامة في المذاهب..«.

)13))  �انظر رأيه ورأي ابن دقيق العيد في البحر المحيط )77/6(.
)13))  �انظر شرح الأربعين للطوفي )244(.

)13))  �شرح مختصر الروضة للطوفي )210/3(.
)13))  �انظر: روضة الناظر )539/2(.

)13))  �مذكرة أصول الفقه )303(.
وصاحب  والشوكاني،  النجار،  وابن  والمرداوي،  مفلح  وابن  الأنصاري،  وزكريا  والمحلي،  والسبكي،  )13))  �كالطوفي، 

المراقي.
والتحبير   ،)281/2( البناني  وحاشية  المحلي  شرح  مع  الجوامع  وجمع   ،)209/3( الروضة  مختصر  شرح  انظر: 

للمرداوي )3383/7(، وشرح الكوكب المنير )162/4(، وإرشاد الفحول )187/2(، ونشر البنود )178/2(.



القسم154
الثاني البحوث والدراسات

ومنهم مَن لم يَجعَلْه منِ الضروريّاتِ كابنِ قُدامةَ، وأكثرِ أهل العلمِ)13)). 

لَ في الأعراض)13)) »والظاهرُ أنّ الأعراضَ تتفاوَتُ فيها ما هو منِ الكليات  ومن العلماء من فصَّ
وهي الأنسابُ، وهي أرفَعُ منِ الأموال، فإنّ حِفظَ النسبِ بتحريم الزنا تارةً، وبتحريم القَذْفِ المؤدِّي 
مٌ على الأموالِ، وفيها  إلى الشكِّ في أنساب الخَلْقِ ونسبتهِم إلى أهلهِم أُخرى، وتحريمُ الأنسابِ مُقدَّ

ما هو دونها وهو ما هو من الأعراض غير الأنساب..«)14)).

وللدكتور محمد سعد بن أحمد اليوبي تفصيل حسنٌ مُرتضى، فهو وبعد أنْ نَقَلَ أقوال العلماء 
تَهم، ونَقَلَ بعضَ المعاني اللغوية للعِرضِ قال: »فمِن خلال هذه المعاني الكثيرة يُمكنُِ أنْ  وناقَشَ أدلَّ
ن يَلزَمُه أمرُه يكونُ المنعُ منه  يُقالَ: إنّ الطَّعنَ في عِرضِ الإنسان بمعنى قَذْفهِِ، أو قَذْفِ أسلافهِِ، أو ممَّ
منِ باب المحافظة على ضروريٍّ آخَرَ وهو النَّسَبُ أو النَّسلُ على ما سبَقَ؛ فبناءً عليه تكونُ المحافظةُ 

على العِرضِ هنا تكميليّةً أو حاجيَّةً. 

نحوِ  أو  وغِيبَتهِِ،  ظالمٌ،  أو  بخيلٌ  بأنّه  هِ  كذمِّ القَذفِ،  غيرِ  مِّ  والذَّ بالشتم  العِرضِ  في  الطعنُ  وأمّا 
، وإنّما يكونُ حاجيًّا فقط؛ ولذا قال  مًا غيرَ أنّه لا يصلُ إلى درجة الضروريِّ ذلك، فهذا وإنْ كان مُحَرَّ
 : )لَيُّ الوَاجِدِ)14)) يُحِلُّ عِرْضَهُ وَعُقُوبَتَهُ()14)) قال العلماءُ: معناه: أنّه يُحِلُّ له أنْ يقولَ له:  النبيُّ

يا ظالمُ أنصِفْني؛ لأنّ المَطْلَ ظُلمٌ«)14)).

مقاصد  كتابه  في  عاشور  ابن  الطاهر  يقول  الخمس،  الكليات  أو  الضروريات  ضمن  له  ذكرهم  عدم  ذلك  على  )13))  �يدل 
الشريعة )305-306(: »وأما عد حفظ العرض في الضروري فليس بصحيح، والصواب أنه من قبيل الحاجي، وأن 
ورود  من  رأوه  ما  هو  الضروري  في  عده  على  الجوامع  جمع  في  السبكي  الدين  تاج  مثل  العلماء  بعض  حمل  الذي 
؛ ولذلك لم يعده الغزالي وابن  حد القذف في الشريعة، ونحن لا نلتزم الملازمة بين الضروري وبين ما في تفويته حَدٌّ

الحاجب ضروريا...«.
)13))  �كالزركشي في التشنيف )292/3(، وقال عنه المرداوي في التحبير )3383/7( إنه الظاهر، إلا أنه قال في نهاية المسألة: 

»وبالجملة فلا ينبغي إهمال الأعراض من الكليات«.
)14))  �تشنيف المسامع للزركشي )292/3(، والتحبير المرداوي )3383/7(.

، منِ الوُجدِ، بمعنى القُدرةِ. : بالفتح من لوى يلوي، وهو: المطل، والواجد: الغنيُّ )14))  �اللَّيُّ
انظر: غريب الحديث لابن الأثير )287/4(، وفتح الباري )62/5(. 	

بابٌ: لصاحب الحق مقال، معلقًا، وأبو داود في كتاب  الديوان،  البخاري معلقًا في كتاب الاستقراض وأداء  )14))  �أخرجه 
 ،4612( برقم  الغني  مطل  باب  البيوع،  كتاب  في  والنسائي   ،)3144( برقم  وغيره  ين  الدَّ في  الحبس  باب  الأقضية، 

ين والملازمة برقم )2418( كلهم بنفس اللفظ.  4611(، وابن ماجه في كتاب الصدقات، باب الحبس في الدَّ
)14))  �انظر: مقاصد الشريعة الإسلامية وعلاقتها بالأدلة الشرعية للدكتور اليوبي )275(.



155

ة(
الث

الث
ة 

سن
)ال

س 
اد

س
 ال

دد
لع

ا
2م

02
5 

وبر
كت

- أ
هـ 

14
47

خر 
الآ

ع 
ربي

استدراكات الشيخ محمد الأمين الشنقيطيِّ على »روضة الناظر«

الخاتمة

وصحبه  آله  وعلى  محمدٍ  نبيِّنا  والمرسلين،  الأنبياء  أشرف  على  والسلامُ  والصلاةُ  لله،  الحمدُ 
أجمعينَ، وبعدُ:

رًا للنظر في العبارة  إنْ كان عالمًا واسعَ الاطلاع، مُكرِّ الناقدَ بصيرٌ -كما يقولون- لا سيَّما  فإنّ 
كتابه  في  الشنقيطيِّ  الأمين  محمد  العلّمةِ  الشيخ  كحال  والتدريس،  بالتأليف  عليها،  المُستدرَكِ 

رة أُصولِ الفِقهِ مع روضة الناظر لابنِ قُدامةَ«. »مذكِّ

إلا أنّ الله -سبحانه وتعالى- جَعَلَ منِ طبيعة البشر الخطأَ، وخطأُ العلماء في المسائل المجتهَدِ 
اشتمَلَ على  الذي  البحث،  الذي سبَقَ تخريجُه في هذا  النصُّ  وَرَدَ في ذلك  أجرٌ لهم، كما  فيها هو 
مسائلَ عِدّةٍ، استدرَكَ بها الشيخُ محمد الأمين الشنقيطيُّ على ابن قُدامةَ، وافَقَه الصوابُ كما رأى 
ورأيتُ في عددٍ منها، وفي بعضها نظرٌ -حسب علمي القاصر- بَيَّنتُه خلال البحث، كما بَيَّنتُ مسائلَ 
أُخرى رأيتُ أنّ الصوابَ مع الجميع، كلٌّ حَسَبَ توجيهِهِ، وقد قصرتُ البحثَ على الاستدراكات 
استدراكًا  وعشرينَ  أربعةً  فيه  فيها، ودرستُ  المختلَف  أو  عليها  قِ  المتفَّ الشرعية،  بالأدلة  المتعلقة 
ضمنَ سِتَّ عشرةَ مسألةً، وكانت استدراكاتُ الشيخ محمد الأمين الشنقيطيِّ فيها على النحو الآتي:

عدمُ وقوع المجازِ في القرآنِ.-1 

أنّ تعريف ابنِ قُدامةَ للمجاز لا يشمَلُ إلا اثنين منِ أنواع المجاز الأربعة.-2 

فاتِ لا يُطلَقُ عليها اسمُ المُتشابهِِ منِ غير تفصيلٍ، بل هي معلومةُ المعنى، لكنّ -3  �أنّ آياتِ الصِّ
رْنا المُتشابهَِ بأنّه ما استأثَرَ الُله بعلمِهِ دونَ خَلْقِهِ. كيفيّةَ الاتصاف تَدخُلُ في المُتشابهِِ، إذا فسَّ

�أنّ عَدَمَ قبول النبيِّ  لخبر ذي اليدينِ؛ لأنّه كان يظنُّ خلافَ ما أخبَرَ به لا لأجل أنْ يُعَلِّمَهم -4 
 أنّ هذا الحُكمَ لا يُؤخَذُ فيه بقول الواحد؛ لانفرادِهِ بالتنبيه عن العددِ الأكثر، ومنهم  النبيُّ 

الأضبَطُ.

�أنّ تعريفَ ابن قُدامةَ للإجماع غيرُ مانعٍ؛ لعدم تقييده التعريفَ بكونه بعدَ وفاةِ النبيِّ  حتى لا -5 
يَدخُلَ الإجماعُ في عصره.

رِ الشرطينِ فيه:-6  أنّ إجماعَ أهل المدينة عند مالكٍ حُجّةٌ؛ لتوفُّ

1- أنْ يكونَ فيما لا مجالَ للرأي فيه.



القسم156
الثاني البحوث والدراسات

2- أنْ يكونَ في زمن الصحابة والتابعين لا غيرُ.

�أنّ مالكًا يُراعي المصلحةَ المُرسَلةَ في الحاجيّاتِ، خِلافًا لمِا قاله ابنُ قُدامةَ أنّه لا يَعلَمُ خلافًا في -7 
كِ بها منِ غير أصلٍ. عدمِ جوازِ التمسُّ

أنّ الحقَّ أنّ أهل المذاهب كلَّهم يعملونَ بالمصلحة المُرسَلةِ.-8 

زُ قتلَ الثُّلُثِ لاستصلاح الثُّلُثَينِ.-9  عدمُ صِحّةِ ما قيل: إنّ مالكًا يُجَوِّ

أنّ منِ الضروريّاتِ العِرضُ، ولا بُدَّ منِ الإتيانِ به.10 -

والحمدُ لله الذي بنعمتهِِ تتمُّ الصالحاتُ

وصلّى الُله وسلَّم على نبيِّنا محمدٍ وعلى آله وصحبه أجمعينَ.



157

ة(
الث

الث
ة 

سن
)ال

س 
اد

س
 ال

دد
لع

ا
2م

02
5 

وبر
كت

- أ
هـ 

14
47

خر 
الآ

ع 
ربي

استدراكات الشيخ محمد الأمين الشنقيطيِّ على »روضة الناظر«

قائمة المصادر والمراجع

ابن أبي يعلى، القاضي أبي الحسين محمد. طبقات الحنابلة. بيروت: دار المعرفة.-1 

�ابن الأثير، المبارك بن محمد. النهاية في غريب الحديث والأثر. تحقيق: طاهر أحمد ومحمود الطناحي. المكتبة الإسلامية.-2 

ابن الأثير، عز الدين. أسد الغابة في معرفة الصحابة. تحقيق: محمد إبراهيم البنا. مطبعة الشعب.-3 

ابن الأثير، علي بن محمد. المثل السائرة في أدب الكاتب.-4 

ابن الحاجب، عثمان بن عمرو. منتهى الوصول والأمل. بيروت: دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى، 1405هـ.-5 

ابن العماد، عبد الحي. شذرات الذهب في أخبار من ذهب. مكتبة القدسي.-6 

�ابن اللحام، علاء الدين. القواعد والفوائد الأصولية. تحقيق: محمد حامد الفقي. بيروت: دار الكتب العلمية، -7 
الطبعة الأولى، 1419هـ.

ابن أمير الحاج، محمد بن محمد. التقرير والتحبير. بيروت: دار الكتب العلمية، الطبعة الثانية، 1403هـ.-8 

�ابن برهان، أبي الفتح أحمد. الوصول إلى الأصول. تحقيق: د. عبد المجيد أبو زنيد. الرياض: مكتبة المعارف، -9 
الطبعة الأولى، 1404هـ.

ابن حجر العسقلاني، أحمد بن علي. الإصابة في تمييز الصحابة. بيروت: دار الكتب العلمية.10 -

ابن حزم، علي بن أحمد. الفصل في الملل والنحل. بيروت: دار المعرفة، الطبعة الثانية، 1395هـ.11 -

�ابن خلكان، أبي العباس أحمد بن محمد. وفيات الأعيان وأبناء الزمان. تحقيق: د. إحسان عباس. بيروت: 12 -
دار صادر.

ابن سورة، أبي عيسى محمد بن عيسى. سنن الترمذي. تحقيق: أحمد محمد شاكر. مكة: المكتبة التجارية.13 -

دار 14 - الأردن:  الميساوي.  الطاهر  محمد  تحقيق:  الإسلامية.  الشريعة  مقاصد  الطاهر.  محمد  عاشور،  �ابن 
النفائس، الطبعة الثانية، 1421هـ.

الاستيعاب في معرفة الأصحاب. تحقيق: علي محمد البجاوي. بيروت: دار الجيل، 15 - �ابن عبد البر، يوسف. 
الطبعة الأولى، 1412هـ.

�ابن عبد الكافي، علي بن عبد الكافي. الإبهاج في شرح المنهاج. بيروت: دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى، 1418هـ.16 -

تحقيق: 17 - أحمد.  أصحاب  متأخري  طبقات  في  المنضد  الجوهر  الحسن.  بن  يوسف  الهادي،  عبد  �ابن 
د. عبد الرحمن العثيمين. مكتبة الخانجي، الطبعة الأولى، 1407هـ.

�ابن عقيل، أبي الوفاء علي بن عقيل. الواضح في أصول الفقه. تحقيق: د. عبد الله التركي. مؤسسة الرسالة، 18 -
الطبعة الأولى، 1420هـ.



القسم158
الثاني البحوث والدراسات

�ابن فرحون، إبراهيم بن علي. الديباج المذهب في معرفة أعيان المذهب. تحقيق: د. محمد الأحمدي أبو النور. 19 -
القاهرة: دار التراث، 1394هـ.

�ابن قدامة المقدسي، عبد الله بن أحمد. لمعة الاعتقاد. تحقيق: بدر بن عبد الله البدر. الكويت: الدار السلفية، 20 -
الطبعة الأولى، 1406هـ.

�ابن قدامة، موفق الدين. روضة الناظر وجنة المناظر. تحقيق: د. عبد الكريم النملة. الرياض: مكتبة الرشد، 21 -
الطبعة الرابعة، 1416هـ.

أصول الفقه. تحقيق: فهد بن محمد السدحان. مكتبة العبيكان، 22 - �ابن مفلح المقدسي، شمس الدين محمد. 
الطبعة الأولى، 1420هـ.

�ابن منظور، محمد بن مكرم. لسان العرب. بيروت: دار إحياء التراث العربي، الطبعة الثانية، 1413هـ.23 -

الإسنوي، جمال الدين عبد الرحيم. نهاية السول في شرح المنهاج. عالم الكتب.24 -

الأشعث، أبي داود سليمان. سنن أبي داود. إعداد: عزت عبيد الدعاس، الطبعة الأولى، 1388هـ.25 -

�الأصفهاني، محمود عبد الرحمن. بيان المختصر شرح مختصر ابن الحاجب. تحقيق: د. محمد مظهر بقا. 26 -
جامعة أم القرى، الطبعة الأولى، 1406هـ.

�آل تيمية، أحمد بن عبد الحليم. المسودة في أصول الفقه. جمع: شهاب الدين أبو العباس الحراني. تحقيق: 27 -
محمد محي الدين عبد الحميد. بيروت: دار الكتاب العربي.

الألوسي، محمود. روح المعاني في تفسير القرآن العظيم. بيروت: دار إحياء التراث العربي.28 -

�الآمدي، علي بن محمد. الإحكام في أصول الأحكام. تحقيق: د. سيد الجميلي. بيروت: دار الكتاب العربي، 29 -
الطبعة الثالثة، 1418هـ.

أمير بادشاه، محمد أمين. تيسير التحرير. بيروت: دار الكتب العلمية.30 -

الأندلسي، محمد بن يوسف. البحر المحيط. بيروت: مكتبة دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى، 1413هـ.31 -

دار 32 - بيروت:  التركي.  المجيد  الفصول في أحكام الأصول. تحقيق: عبد  إحكام  الوليد سليمان.  أبي  �الباجي، 
الغرب الإسلامي، الطبعة الأولى، 1407هـ.

�الباجي، أبي الوليد. الإشارة في معرفة الأصول. تحقيق: محمد علي فركوس. المكتبة المكية، الطبعة الأولى، 33 -
1416هـ.

�البخاري، عبد العلي محمد. فواتح الرحموت بشرح مسلم الثبوت. بهامش المستصفى، دار الفكر.34 -

الكتب 35 - دار  بيروت:  البزدوي.  الإسلام  فخر  أصول  عن  الأسرار  كشف  العزيز.  عبد  الدين  علاء  �البخاري، 
العلمية، الطبعة الأولى، 1418هـ.



159

ة(
الث

الث
ة 

سن
)ال

س 
اد

س
 ال

دد
لع

ا
2م

02
5 

وبر
كت

- أ
هـ 

14
47

خر 
الآ

ع 
ربي

استدراكات الشيخ محمد الأمين الشنقيطيِّ على »روضة الناظر«

الجامع الصحيح. تحقيق: محب الدين الخطيب. القاهرة، بيروت: المكتبة 36 - �البخاري، محمد بن إسماعيل. 
السلفية، دار المعرفة، الطبعة الثانية، 1412هـ.

البصري، أبي الحسين. المعتمد في أصول الفقه. تقديم: خليل الميس. لبنان: دار الكتب العلمية.37 -

البغدادي، عبد القاهر بن طاهر. الفرق بين الفرق. مصر: طبعة المعارف، 1328هـ.38 -

دانية، 39 - دار  دمشق:  شبعانية.  سليم  تحقيق:  الأصول.  علم  إلى  الوصول  منهاج  عمر.  بن  الله  عبد  �البيضاوي، 
الطبعة الأولى، 1989م.

الأولى، 40 - الطبعة  العلمية،  الكتب  دار  بيروت:  الفقه.  أصول  في  البرهان  الله.  عبد  بن  الملك  عبد  �الجويني، 
1418هـ.

�الحلبي، أحمد بن يوسف. الدر المصون في علوم الكتاب المكنون. تحقيق: أحمد بن محمد الخراط. دمشق: 41 -
دار القلم، الطبعة الأولى، 1411هـ.

الحمود، عبد الرحمن بن صالح. تيسير لمعة الاعتقاد. دار الوطن للنشر، الطبعة الأولى، 1423هـ.42 -

الدبوسي، عبيد الله بن عمر. تقويم أصول الفقه. رسالة دكتوراه، تحقيق: عبد الرحيم بن صالح الأفغاني.43 -

الذهبي، محمد أحمد. سير أعلام النبلاء. بيروت: مؤسسة الرسالة، الطبعة الرابعة، 1406هـ.44 -

�الرازي، فخر الدين محمد بن عمر. المحصول في علم الأصول. تحقيق: طه جابر العلواني. مؤسسة الرسالة، 45 -
الطبعة الثانية، 1412هـ.

الرازي، محمد بن أبي بكر. مختار الصحاح. القاهرة: مطبعة مصطفى البابي الحلبي.46 -

�الزبيدي، السيد محمد مرتضى. تاج العروس من جواهر القاموس. تحقيق: إبراهيم الترزي. بيروت: دار إحياء 47 -
التراث العربي.

الكويت: وزارة الأوقاف، 48 - العاني.  القادر  الفقه. تحرير: عبد  المحيط في أصول  البحر  الدين.  بدر  �الزركشي، 
الطبعة الثانية، 1413هـ.

�الزركشي، بدر الدين. تشنيف المسامع بجمع الجوامع. تحقيق: د. عبد الله ربيع ود. سيد عبد العزيز. مؤسسة 49 -
قرطبة، الطبعة الأولى، 1419هـ.

�الزركلي، خير الدين. الأعلام. بيروت: دار العلم للملايين، الطبعة السادسة.50 -

�الزمخشري، محمود بن عمر. الكشاف عن حقائق التنزيل. بيروت: دار إحياء التراث العربي، الطبعة الأولى، 51 -
1417هـ.

�زهير، محمد أبو النور. أصول الفقه. مكة: المكتبة الفيصلية، 1405هـ.52 -

السامرائي، مهدي صالح. المجاز في البلاغة العربية. سورية: دار الدعوة، الطبعة الأولى، 1394هـ.53 -



القسم160
الثاني البحوث والدراسات

السبكي، تاج الدين عبد الوهاب. جمع الجوامع مع شرح المحلي وحاشية البناني. دار الفكر، 1415هـ.54 -

السبكي، تاج الدين عبد الوهاب. شرح المحلي على جمع الجوامع.55 -

السبكي، عبد الوهاب بن تقي الدين. طبقات الشافعية الكبرى. بيروت: دار المعرفة، الطبعة الثانية.56 -

السخاوي، محمد بن عبد الرحمن. الضوء اللامع لأهل القرن التاسع. بيروت: دار مكتبة الحياة.57 -

�السمعاني، أبي المظفر منصور. قواطع الأدلة في أصول الفقه. تحقيق: د. عبد الله الحكمي، ود. علي الحكمي. 58 -

مكتبة التوبة، الطبعة الأولى، 1419هـ.

الشثري، سعد بن ناصر. المصلحة عند الحنابلة. الرياض: دار المسلم، الطبعة الأولى، 1418هـ.59 -

بن سعود 60 - الإمام محمد  النقلية. جامعة  أدلته  مالك -  الإمام  فقه  أصول  الله.  بن عبد  الرحمن  �الشعلان، عبد 

الإسلامية، 1424هـ.

الشنقيطي، محمد الأمين. آداب البحث والمناظرة. مطبوعات الجامعة الإسلامية.61 -

�الشنقيطي، محمد الأمين. مذكرة أصول الفقه. تحقيق: أبي حفص سامي العربي. دار اليقين، الطبعة الأولى، 62 -

1419هـ.

�الشنقيطي، محمد الأمين. نثر الورود على مراقي السعود. تحقيق: محمد ولد سيد. دار المنارة للنشر، الطبعة 63 -

الثانية، 1420هـ.

الشهرستاني، أبي الفتح محمد بن عبد الكريم. الملل والنحل. بهامش الفصل لابن حزم، دار المعرفة.64 -

محمد 65 - شعبان  د.  تحقيق:  الأصول.  علم  من  الحق  تحقيق  إلى  الفحول  إرشاد  علي.  بن  محمد  �الشوكاني، 

إسماعيل. دار الكتبين، الطبعة الأولى، 1413هـ.

الفكر، 66 - دار  هيتو.  حسن  محمد  تحقيق:  الفقه.  أصول  في  التبصرة  علي.  بن  إبراهيم  إسحاق  أبو  �الشيرازي، 

1400هـ.

�الشيرازي، أبي إسحاق إبراهيم بن علي. شرح اللمع في أصول الفقه. تحقيق: د. علي العميريني. القصيم: دار 67 -

البخاري، 1407هـ.

الثانية، 68 - الطبعة  الألمانية،  المستشرقين  جمعية  بالوفيات.  الوافي  أيبك.  بن  خليل  الدين  صلاح  �الصفدي، 

1381هـ.

الصياصنة، مصطفى. بطلان المجاز وأثره في إفساد التصور. دار المعراج، 1412هـ.69 -

�الضويحي، علي بن سعد. آراء المعتزلة الأصولية. الرياض: مكتبة الرشد، الطبعة الأولى، 1415هـ.70 -



161

ة(
الث

الث
ة 

سن
)ال

س 
اد

س
 ال

دد
لع

ا
2م

02
5 

وبر
كت

- أ
هـ 

14
47

خر 
الآ

ع 
ربي

استدراكات الشيخ محمد الأمين الشنقيطيِّ على »روضة الناظر«

المعارف، 71 - مكتبة  الرياض:  الطحان.  محمود  د.  تحقيق:  الأوسط.  المعجم  سليمان.  القاسم  أبي  �الطبراني، 
الطبعة الأولى، 1406هـ.

�الطوفي، سليمان بن عبد القوي. شرح مختصر الروضة. تحقيق: د. عبد الله التركي. مؤسسة الرسالة، الطبعة 72 -
الثانية، 1419هـ.

الثانية، 73 - الطبعة  الإسلامية،  الجامعة  الشنقيطي.  الأمين  الشيخ محمد  جهود  بن صالح.  العزيز  عبد  �الطويان، 
1427هـ.

�العروسي، محمد. المسائل المشتركة بين أصول الفقه وأصول الدين. جدة: دار حافظ، الطبعة الأولى، 1410هـ.74 -

العسقلاني، أحمد بن علي بن حجر. الدرر الكامنة في أعيان المائة الثامنة. بيروت: دار الجيل.75 -

�العسكري، أبو هلال الحسن. الصناعتين، الكتابة والشعر. تحقيق: علي محمد البجاوي ومحمد أبو الفضل 76 -
إبراهيم. دار إحياء الكتب العربية، الطبعة الأولى، 1371هـ.

�العضد، عبد الرحمن بن أحمد. شرح العضد على مختصر ابن الحاجب. تصحيح: شعبان محمد إسماعيل. 77 -
مكتبة الكليات الأزهرية.

العلائي، خليل بن كيكلدي. نظم الفوائد لما تضمنه حديث ذي اليدين. بغداد: مطبعة الأمة، 1406هـ.78 -

الطبعة 79 - الإسلامية،  البشائر  دار  بيروت:  الفقهية.  الأحكام  استنباط  في  العربية  أثر  خلف.  يوسف  �العيساوي، 
الأولى، 1423هـ.

�الغرناطي، أبي القاسم محمود بن أحمد. التسهيل لعلوم التنزيل. تحقيق: محمود عبد المنعم وإبراهيم عطوه. 80 -
مصر: دار الكتب الحديثة.

الأشقر. 81 - سليمان  محمد  د.  تحقيق:  الأصول.  علم  من  المستصفى  محمد.  بن  محمد  حامد  أبي  �الغزالي، 
بيروت: مؤسسة الرسالة، الطبعة الأولى، 1417هـ.

الفتوحي، محمد بن أحمد. شرح الكوكب المنير. الرياض: مكتبة العبيكان، 1413هـ.82 -

�الفراء، القاضي أبي يعلى. العدة في أصول الفقه. تحقيق: د. أحمد بن علي المباركي، الطبعة الأولى، 1410هـ.83 -

فرغلي، محمد محمود. حجية الإجماع وموقف العلماء منها. دار الكتاب الجامعي، 1391هـ.84 -

�القاسمي، محمد جمال الدين. تفسير القاسمي المسمى محاسن. تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي. بيروت: 85 -
مؤسسة التاريخ العربي، الطبعة الأولى، 1415هـ.

القرافي، شهاب الدين. الفروق. بيروت: عالم الكتب.86 -

تنقيح الفصول وشرحه. تحقيق: طه عبد الرؤوف. مكتبة الكليات الأزهرية، الطبعة 87 - �القرافي، شهاب الدين. 
الثانية، 1414هـ.



القسم162
الثاني البحوث والدراسات

معوض. 88 - محمد  وعلي  أحمد،  عادل  تحقيق:  المحصول.  شرح  في  الأصول  نفائس  الدين.  شهاب  �القرافي، 

دار الباز، الطبعة الأولى، 1416هـ.

القرشي، عبد القادر بن محمد. الجواهر المضيئة في طبقات الحنفية. حيدر أباد: 1332هـ.89 -

القزويني، محمد بن عبد الرحمن. الإيضاح في علوم البلاغة. القاهرة: مطبعة السنة المحمدية.90 -

الإسلامي، 91 - التراث  إحياء  دار  الباقي.  عبد  فؤاد  محمد  تحقيق:  ماجه.  ابن  سنن  يزيد.  بن  محمد  �القزويني، 

1395هـ.

�الكلوذاني، أبي الخطاب محفوظ بن أحمد. التمهيد في أصول الفقه. تحقيق: د. محمد علي ومفيد أبو عمشة. 92 -

جامعة أم القرى، الطبعة الأولى، 1406هـ.

الحنفية. كراتشي: طبعة نور محمد، 93 - البهية في تراجم  الفوائد  �اللكنوي، أبي الحسنات محمد بن عبد الحي. 

1393هـ.

مخلوف، محمد بن محمد. شجرة النور الزكية في طبقات المالكية. بيروت: دار الكتب العربي، 1349هـ.94 -

�المراغي، أحمد مصطفى. علوم البلاغة - البيان والمعاني والبديع. دار الفكر العربي، الطبعة السابعة، 1973هـ.95 -

المراغي، عبد الله مصطفى. الفتح المبين في طبقات الأصوليين. القاهرة.96 -

الرحمن 97 - عبد  د.  تحقيق:  الفقه.  أصول  في  التحرير  شرح  التحبير  سليمان.  بن  علي  الدين  علاء  �المرداوي، 

الجبرين. مكتبة الرشد، الطبعة الأولى، 1421هـ.

الغرب 98 - دار  الجبوري.  وهيب  يحيى  د.  تحقيق:  المرزوقي.  أمالي  محمد.  بن  أحمد  علي  أبي  �المرزوقي، 

الإسلامي، الطبعة الأولى، 1995م.

�موسى، فاديغا. أصول فقه الإمام مالك - أدلته العقلية. الرياض: دار التدمرية، الطبعة الأولى، 1428هـ.99 -

�الميداني، عبد الرحمن بن حسن. البلاغة العربية أسسها وعلومها وفنونها. دمشق: دار القلم، الطبعة الأولى، 10 -0

1416هـ.

الثالثة، 10 -1 الطبعة  القلم،  دار  دمشق:  الاستدلال.  المعرفة وأصول  ضوابط  حسن.  بن  الرحمن  عبد  �الميداني، 

1408هـ.

الأولى، 10 -2 الطبعة  الإسلامية،  الجامعة  الفقه.  أصول  علم  في  الدين  أصول  مسائل  اللطيف.  عبد  خالد  �نور، 

1426هـ.

�الهندي، صفي الدين محمد بن عبد الرحيم. نهاية الوصول في دراية الأصول. تحقيق: د. صالح اليوسف ود. 10 -3

سعد السويح. مكة: المكتبة التجارية، الطبعة الثانية، 1419هـ.



163

ة(
الث

الث
ة 

سن
)ال

س 
اد

س
 ال

دد
لع

ا
2م

02
5 

وبر
كت

- أ
هـ 

14
47

خر 
الآ

ع 
ربي

استدراكات الشيخ محمد الأمين الشنقيطيِّ على »روضة الناظر«

Bibliography

1.  �Āl Taymiyyah. Al-Musawwadah fī Uṣūl al-Fiqh. Compiled by: Shihāb al-Dīn Abū al-

‘Abbās al-Ḥarrānī. Ed. Muḥammad Muḥyī al-Dīn ‘Abd al-Ḥamīd. Bayrūt: Dār al-Kitāb 

al-‘Arabī.

2.  �al-‘Aḍud, ‘Abd al-Raḥmān ibn Aḥmad. Sharḥ al-‘Aḍud ‘alā Mukhtaṣar Ibn al-Ḥājib. 

Correction: Sha‘bān Muḥammad Ismā‘īl. Maktabat al-Kullīyāt al-Azharīyah.

3.  �al-‘Alā’ī, Khalīl ibn Kaykaldī. Naẓm al-Fawā’id limā Taḍammanah Ḥadīth Dhī 

al- Yadayn. Baghdād: Maṭba‘at al-Ummah, 1406 AH.

4.  �al-‘Arūsī, Muḥammad. Al-Masā’il al-Mushtarakah bayna Uṣūl al-Fiqh wa-Uṣūl 

al- Dīn. Jiddah: Dār Ḥāfiẓ, 1st ed., 1410 AH.

5.  �al-‘Askarī, Abū Hilāl al-Ḥasan ibn ‘Abd Allāh. Al-Ṣinā‘atayn, al-Kitābah wa-

al- Shi‘r.  Ed. ‘Alī Muḥammad al-Bajāwī and Muḥammad Abū al-Faḍl Ibrāhīm. Dār 

Iḥyā’ al-Kutub al-‘Arabīyah, 1st ed., 1371 AH.

6.  �al-‘Asqalānī, Aḥmad ibn ‘Alī ibn Ḥajar. Al-Durar al-Kāminah fī A‘yān al-Mi’ah 

al- Thāminah. Bayrūt: Dār al-Jīl.

7.  �al-‘Īsāwī, Yūsuf Khalaf. Athar al-‘Arabīyah fī Istinbāṭ al-Aḥkām al-Fiqhīyah. Bayrūt: 

Dār al-Bashā’ir al-Islāmīyah, 1st ed., 1423 AH.

8.  �al-Ālūsī, Abū al-Faḍl Shihāb al-Dīn. Rūḥ al-Ma‘ānī fī Tafsīr al-Qur’ān. Bayrūt: Dār 

Iḥyā’ al-Turāth al-‘Arabī.

9.  �al-Āmidī, ‘Alī ibn Muḥammad. Al-Iḥkām fī Uṣūl al-Aḥkām. Ed. Dr. Sayyid al-Jamīlī. 

Bayrūt: Dār al-Kitāb al-‘Arabī, 3rd ed., 1418 AH.

10.  �al-Andalusī, Muḥammad ibn Yūsuf. Al-Baḥr al-Muḥīṭ. Bayrūt: Maktabat Dār 

al- Kutub al-‘Ilmīyah, 1st ed., 1413 AH.

11.  �al-Aṣfahānī, Maḥmūd ‘Abd al-Raḥmān. Bayān al-Mukhtaṣar Sharḥ Mukhtaṣar 

Ibn al-Ḥājib. Ed. Dr. Muḥammad Maẓhar Baqā. Jāmi‘at Umm al-Qurá, 1st ed., 1406 

AH.



القسم164
الثاني البحوث والدراسات

12.  �al-Ash‘ath, Abū Dāwūd Sulaymān. Sunan Abī Dāwūd. Prepared by: ‘Izzat ‘Ubayd 

al-Da‘‘ās, 1st ed., 1388 AH.

13.  �al-Asnawī, Jamāl al-Dīn ‘Abd al-Raḥīm. Nihāyat al-Sūl fī Sharḥ al-Minhāj. ‘Ālam 

al-Kutub.

14.  �al-Baghdādī, ‘Abd al-Qāhir ibn Ṭāhir. Al-Farq Bayn al-Firaq. Miṣr: Maṭba‘at al-

Ma‘ārif, 1328 AH.

15.  �al-Bājī, Abū al-Walīd Sulaymān. Iḥkām al-Fuṣūl fī Aḥkām al-Uṣūl. Ed. ‘Abd al-Majīd 

al-Turkī. Bayrūt: Dār al-Gharb al-Islāmī, 1st ed., 1407 AH.

16.  �al-Bājī, Abū al-Walīd. Al-Ishārah fī Ma‘rifat al-Uṣūl. Ed. Muḥammad ‘Alī Farkūs. 

al- Maktabah al-Makkīyah, 1st ed., 1416 AH.

17.  �al-Baṣrī, Abū al-Ḥusayn. Al-Mu‘tamad fī Uṣūl al-Fiqh. Intro: Khalīl al-Mayyis. 

Lubnān: Dār al-Kutub al-‘Ilmīyah.

18.  �al-Bayḍāwī, ‘Abd Allāh ibn ‘Umar. Minhāj al-Wuṣūl ilā ‘Ilm al-Uṣūl. Ed. Salīm 

Shib‘ānīyah. Dimashq: Dār Dāniyah, 1st ed., 1989.

19.  �al-Bukhārī, ‘Abd al-‘Alī Muḥammad. Fawātiḥ al-Raḥamūt bi-Sharḥ Muslim 

al- Thubūt. On the margin of Al-Mustaṣfá, Dār al-Fikr.

20.  �al-Bukhārī, ‘Alā’ al-Dīn ‘Abd al-‘Azīz. Kashf al-Asrār ‘an Uṣūl Fakhr al-Islām 

al- Bazdawī. Bayrūt: Dār al-Kutub al-‘Ilmīyah, 1st ed., 1418 AH.

21.  �al-Bukhārī, Muḥammad ibn Ismā‘īl. Al-Jāmi‘ al-Ṣaḥīḥ. Ed. Muḥibb al-Dīn al-Khaṭīb. 

al-Qāhirah, Bayrūt: al-Maktabah al-Salafīyah, Dār al-Ma‘rifah, 2nd ed., 1412 AH.

22.  �al-Dabbūsī, ‘Ubayd Allāh ibn ‘Umar. Taqwīm Uṣūl al-Fiqh. PhD thesis, Ed. ‘Abd 

al- Raḥīm ibn Ṣāliḥ al-Afghānī.

23.  �al-Dhahabī, Muḥammad Aḥmad. Siyar A‘lām al-Nubalā’. Bayrūt: Mu’assasat 

al- Risālah, 4th ed., 1406 AH.

24.  �al-Ḍuwayḥī, ‘Alī ibn Sa‘d. Ārā’ al-Mu‘tazilah al-Uṣūlīyah. al-Riyāḍ: Maktabat 

al- Rushd, 1st ed., 1415 AH.



165

ة(
الث

الث
ة 

سن
)ال

س 
اد

س
 ال

دد
لع

ا
2م

02
5 

وبر
كت

- أ
هـ 

14
47

خر 
الآ

ع 
ربي

استدراكات الشيخ محمد الأمين الشنقيطيِّ على »روضة الناظر«

25.  �al-Farrā’, al-Qāḍī Abū Ya‘lá. Al-‘Uddah fī Uṣūl al-Fiqh. Ed. Dr. Aḥmad ibn ‘Alī 

al- Mubārakī, 1st ed., 1410 AH.

26.  �al-Futūḥī, Muḥammad ibn Aḥmad. Sharḥ al-Kawkab al-Munīr. al-Riyāḍ: Maktabat 

al-‘Ubaykān, 1413 AH.

27.  �al-Ghazālī, Abū Ḥāmid Muḥammad. Al-Mustaṣfá min ‘Ilm al-Uṣūl. Ed. Dr. 

Muḥammad Sulaymān al-Ashqar. Bayrūt: Mu’assasat al-Risālah, 1st ed., 1417 AH.

28.  �al-Ghirnāṭī, Abū al-Qāsim Maḥmūd ibn Aḥmad. Al-Tashīl li-‘Ulūm al-Tanzīl. Ed. 

Maḥmūd ‘Abd al-Mun‘im and Ibrāhīm ‘Aṭwah. Miṣr: Dār al-Kutub al-Ḥadīthah.

29.  �al-Ḥalabī, Aḥmad ibn Yūsuf. Al-Durr al-Maṣūn fī ‘Ulūm al-Kitāb al-Maknūn. Ed. 

Aḥmad ibn Muḥammad al-Kharrāṭ. Dimashq: Dār al-Qalam, 1st ed., 1411 AH.

30.  �al-Ḥamūd, ‘Abd al-Raḥmān ibn Ṣāliḥ. Taysīr Lum‘at al-I‘tiqād. Dār al-Waṭan li-al-

Nashr, 1st ed., 1423 AH.

31.  �al-Hindī, Ṣafī al-Dīn Muḥammad. Nihāyat al-Wuṣūl fī Dirāyat al-Uṣūl. Ed. Dr. 

Ṣāliḥ al-Yūsuf and Dr. Sa‘d al-Suwayḥ. Makkah: al-Maktabah al-Tijārīyah, 2nd ed., 

1419 AH.

32.  �al-Juwaynī, Abū al-Ma‘ālī ‘Abd al-Malik. Al-Burhān fī Uṣūl al-Fiqh. Bayrūt: Dār al-

Kutub al-‘Ilmīyah, 1st ed., 1418 AH.

33.  �al-Kalwadhānī, Abū al-Khaṭṭāb. Al-Tamhīd fī Uṣūl al-Fiqh. Ed. Dr. Muḥammad 

‘Alī Ibrāhīm and Mufīd Muḥammad Abū ‘Amshah. Markaz al-Baḥth al-‘Ilmī, Jāmi‘at 

Umm al-Qurá, 1st ed., 1406 AH.

34.  �al-Khaṭīb al-Qazwīnī, Muḥammad ibn ‘Abd al-Raḥmān. Al-Īḍāḥ fī ‘Ulūm 

al- Balāghah. al-Qāhirah: Maṭba‘at al-Sunnah al-Muḥammadīyah.

35.  �al-Laknawī, Abū al-Ḥasanāt Muḥammad ibn ‘Abd al-Ḥayy. Al-Fawā’id al-Bahīyah fī 

Tarājim al-Ḥanafīyah. Karāshī: Maṭba‘at Nūr Muḥammad, 1393 AH.

36.  �al-Maḥallī, Jalāl al-Dīn Muḥammad. Sharḥ al-Maḥallī ‘alā Jam‘ al-Jawāmi‘.

37.  �al-Marāghī, ‘Abd Allāh Muṣṭafá. Al-Fatḥ al-Mubīn fī Ṭabaqāt al-Uṣūlīyīn. 

al- Qāhirah.



القسم166
الثاني البحوث والدراسات

38.  �al-Marāghī, Aḥmad Muṣṭafá. ‘Ulūm al-Balāghah – al-Bayān wa-al-Ma‘ānī wa-

al- Badī‘. Dār al-Fikr al-‘Arabī, 7th ed., 1973.

39.  �al-Mardāwī, ‘Alā’ al-Dīn ‘Alī ibn Sulaymān. Al-Taḥbīr Sharḥ al-Taḥrīr. Ed. Dr. ‘Abd 

al-Raḥmān al-Jabrīn. Maktabat al-Rushd, 1st ed., 1421 AH.

40.  �al-Marzūqī, Abū ‘Alī Aḥmad ibn Muḥammad. Amālī al-Marzūqī. Ed. Dr. Yaḥyā 

Wahīb al-Jubūrī. Dār al-Gharb al-Islāmī, 1st ed., 1995.

41.  �al-Qarāfī, Shihāb al-Dīn. Al-Furūq. Bayrūt: ‘Ālam al-Kutub.

42.  �al-Qarāfī, Shihāb al-Dīn. Nafā’is al-Uṣūl fī Sharḥ al-Maḥṣūl. Ed. ‘Ādil Aḥmad and 

‘Alī Muḥammad Mu‘awwaḍ. Maktabat Dār al-Bāz, 1st ed., 1416 AH.

43.  �al-Qarāfī, Shihāb al-Dīn. Tanqīḥ al-Fuṣūl wa-Sharḥuh. Ed. Ṭahā ‘Abd al-Ra’ūf. 

Maktabat al-Kullīyāt al-Azharīyah, 2nd ed., 1414 AH.

44.  �al-Qāsimī, Muḥammad Jamāl al-Dīn. Tafsīr al-Qāsimī al-Musammá Maḥāsin. Ed. 

Muḥammad Fu’ād ‘Abd al-Bāqī. Bayrūt: Mu’assasat al-Tārīkh al-‘Arabī, 1st ed., 1415 

AH.

45.  �al-Qazwīnī, Muḥammad ibn Yazīd. Sunan Ibn Mājah. Ed. Muḥammad Fu’ād ‘Abd 

al-Bāqī. Dār Iḥyā’ al-Turāth al-Islāmī, 1395 AH.

46.  �al-Qurashī, ‘Abd al-Qādir ibn Muḥammad. Al-Jawāhir al-Muḍī’ah fī Ṭabaqāt 

al- Ḥanafīyah. Ḥaydarābād al-Dakan, al-Hind: 1332 AH.

47.  �al-Rāzī, Fakhr al-Dīn Muḥammad ibn ‘Umar. Al-Maḥṣūl fī ‘Ilm al-Uṣūl. Ed. Ṭahā 

Jābir al-‘Alwānī. Mu’assasat al-Risālah, 2nd ed., 1412 AH.

48.  �al-Rāzī, Muḥammad ibn Abī Bakr. Mukhtār al-Ṣiḥāḥ. al-Qāhirah: Maṭba‘at Muṣṭafá 

al-Bābī al-Ḥalabī.

49.  �al-Ṣafadī, Ṣalāḥ al-Dīn Khalīl ibn Aybak. Al-Wāfī bi-al-Wafayāt. Jami‘iyat 

al- Mustashriqīn al-Almānīyah, 2nd ed., 1381 AH.

50.  �al-Sakhāwī, Muḥammad ibn ‘Abd al-Raḥmān. Al-Ḍaw’ al-Lāmi‘ li-Ahl al-Qarn 

al- Tāsi‘. Bayrūt: Dār Maktabat al-Ḥayāt.



167

ة(
الث

الث
ة 

سن
)ال

س 
اد

س
 ال

دد
لع

ا
2م

02
5 

وبر
كت

- أ
هـ 

14
47

خر 
الآ

ع 
ربي

استدراكات الشيخ محمد الأمين الشنقيطيِّ على »روضة الناظر«

51.  �al-Sam‘ānī, Abū al-Muẓaffar Manṣūr. Qawāṭi‘ al-Adillah fī Uṣūl al-Fiqh. Ed. Dr. 

‘Abd Allāh al-Ḥakamī and Dr. ‘Alī al-Ḥakamī. Maktabat al-Tawbah, 1st ed., 1419 AH.

52.  �al-Sāmarrā’ī, Mahdī Ṣāliḥ. Al-Majāz fī al-Balāghah al-‘Arabīyah. Sūriyah: Dār 

al- Da‘wah, 1st ed., 1394 AH.

53.  �al-Ṣayyāṣinah, Muṣṭafá. Buṭlān al-Majāz wa-Atharuhu fī Ifsād al-Taṣawwur. Dār 

al-Mi‘rāj li-al-Nashr, 1412 AH.

54.  �al-Sha‘lān, ‘Abd al-Raḥmān ibn ‘Abd Allāh. Uṣūl Fiqh al-Imām Mālik – Adillatuh 

al-Naqlīyah. Jāmi‘at al-Imām Muḥammad ibn Su‘ūd, 1424 AH.

55.  �al-Shahrastānī, Abū al-Fatḥ Muḥammad. Al-Milal wa-al-Niḥal. On the margin of 

Al-Faṣl by Ibn Ḥazm, Dār al-Ma‘rifah.

56.  �al-Shathrī, Sa‘d ibn Nāṣir. Al-Maṣlaḥah ‘inda al-Ḥanābilah. al-Riyāḍ: Dār 

al- Muslim, 1st ed., 1418 AH.

57.  �al-Shawkānī, Muḥammad ibn ‘Alī. Irshād al-Fuḥūl ilā Taḥqīq al-Ḥaqq min ‘Ilm al-

Uṣūl. Ed. Dr. Sha‘bān Muḥammad Ismā‘īl. Dār al-Kutubayn, 1st ed., 1413 AH.

58.  �al-Shinqīṭī, Muḥammad al-Amīn. Ādāb al-Baḥth wa-al-Munāẓarah. Maktabat 

al- Jāmi‘ah al-Islāmīyah.

59.  �al-Shinqīṭī, Muḥammad al-Amīn. Mudhakkarat Uṣūl al-Fiqh. Ed. Abī Ḥafṣ Sāmī 

al- ‘Arabī. Dār al-Yaqīn, 1st ed., 1419 AH.

60.  �al-Shinqīṭī, Muḥammad al-Amīn. Nathr al-Wurūd ‘alā Marāqī al-Sa‘ūd. Ed. and 

completed by his student Muḥammad walad Sayyid. Dār al-Manārah, 2nd ed., 1420 AH.

61.  �al-Shīrāzī, Abū Isḥāq. Al-Tabṣirah fī Uṣūl al-Fiqh. Ed. Muḥammad Ḥasan Haytū. 

Dār al-Fikr, 1400 AH.

62.  �al-Shīrāzī, Abū Isḥāq. Sharḥ al-Luma‘ fī Uṣūl al-Fiqh. Ed. Dr. ‘Alī al-‘Umayrīnī. 

al- Qaṣīm: Dār al-Bukhārī, 1407 AH.

63.  �al-Subkī, ‘Abd al-Wahhāb ibn Taqī al-Dīn. Ṭabaqāt al-Shāfi‘īyah al-Kubrā. Bayrūt: 

Dār al-Ma‘rifah, 2nd ed.



القسم168
الثاني البحوث والدراسات

64.  �al-Subkī, Tāj al-Dīn ‘Abd al-Wahhāb. Jam‘ al-Jawāmi‘ ma‘a Sharḥ al-Maḥallī. Dār 

al-Fikr, 1415 AH.

65.  �al-Ṭabarānī, Abū al-Qāsim Sulaymān. Al-Mu‘jam al-Awsaṭ. Ed. Dr. Maḥmūd 

al- Ṭaḥḥān. al-Riyāḍ: Maktabat al-Ma‘ārif, 1st ed., 1406 AH.

66.  �al-Ṭūfī, Najm al-Dīn Sulaymān ibn ‘Abd al-Qawī. Sharḥ Mukhtaṣar al-Rawḍah. Ed. 

Dr. ‘Abd Allāh al-Turkī. Mu’assasat al-Risālah, 2nd ed., 1419 AH.

67.  �al-Ṭuwayyān, ‘Abd al-‘Azīz ibn Ṣāliḥ. Juhūd al-Shaykh Muḥammad al-Amīn 

al- Shinqīṭī. ‘Imādat al-Baḥth al-‘Ilmī, al-Jāmi‘ah al-Islāmīyah, 2nd ed., 1427 AH.

68.  �al-Zamakhsharī, Maḥmūd ibn ‘Umar. Al-Kashshāf ‘an Ḥaqā’iq al-Tanzīl. Bayrūt: 

Dār Iḥyā’ al-Turāth al-‘Arabī, 1st ed., 1417 AH.

69.  �al-Zarkashī, Badr al-Dīn. Al-Baḥr al-Muḥīṭ fī Uṣūl al-Fiqh. Ed. ‘Abd al-Qādir al-‘Ānī. 

al-Kuwayt: Wizārat al-Awqāf, 2nd ed., 1413 AH.

70.  �al-Zarkashī, Badr al-Dīn. Tashnīf al-Masāmi‘ bi-Jam‘ al-Jawāmi‘. Ed. Dr. ‘Abd Allāh 

Rabī‘ and Dr. Sayyid ‘Abd al-‘Azīz. Mu’assasat Qurṭubah, 1st ed., 1419 AH.

71.  �al-Ziriklī, Khayr al-Dīn. Al-A‘lām. Bayrūt: Dār al-‘Ilm li-al-Malāyīn, 6th ed.

72.  �al-Zubaydī, al-Sayyid Muḥammad Murtaḍá. Tāj al-‘Arūs min Jawāhir al-Qāmūs. 

Ed. Ibrāhīm al-Tarzī. Bayrūt: Dār Iḥyā’ al-Turāth al-‘Arabī.

73.  �Amīr Bādshāh, Muḥammad Amīn. Taysīr al-Taḥrīr. Bayrūt: Dār al-Kutub al-‘Ilmīyah.

74.  �Farghalī, Muḥammad Maḥmūd. Ḥujjīyat al-Ijmā‘ wa-Mawqif al-‘Ulamā’ minhā. 

Dār al-Kitāb al-Jāmi‘ī, 1391 AH.

75.  �Ḥabanakah al-Maydānī, ‘Abd al-Raḥmān ibn Ḥasan. Al-Balāghah al-‘Arabīyah 

Ususuhā wa-‘Ulūmuhā. Dimashq: Dār al-Qalam, 1st ed., 1416 AH.

76.  �Ḥabanakah al-Maydānī, ‘Abd al-Raḥmān ibn Ḥasan. Ḍawābiṭ al-Ma‘rifah wa-Uṣūl 

al-Istidlāl. Dimashq: Dār al-Qalam, 3rd ed., 1408 AH.

77.  �Ibn ‘Abd al-Barr, Yūsuf. Al-Istī‘āb fī Ma‘rifat al-Aṣḥāb. Ed. ‘Alī Muḥammad 

al- Bajāwī. Bayrūt: Dār al-Jīl, 1st ed., 1412 AH.



169

ة(
الث

الث
ة 

سن
)ال

س 
اد

س
 ال

دد
لع

ا
2م

02
5 

وبر
كت

- أ
هـ 

14
47

خر 
الآ

ع 
ربي

استدراكات الشيخ محمد الأمين الشنقيطيِّ على »روضة الناظر«

78.  �Ibn ‘Abd al-Hādī, Yūsuf ibn al-Ḥasan. Al-Jawhar al-Munḍid fī Ṭabaqāt Muta’akhkhirī 

Aṣḥāb Aḥmad. Ed. Dr. ‘Abd al-Raḥmān al-‘Uthaymīn. Maktabat al- Khānjī, 1st ed., 

1407 AH.

79.  �Ibn ‘Abd al-Kāfī, ‘Alī ibn ‘Abd al-Kāfī. Al-Ibhāj fī Sharḥ al-Minhāj. Bayrūt: Dār 

al- Kutub al-‘Ilmīyah, 1st ed., 1418 AH.

80.  �Ibn ‘Aqīl, Abū al-Wafā’ ‘Alī. Al-Wāḍiḥ fī Uṣūl al-Fiqh. Ed. Dr. ‘Abd Allāh al-Turkī. 

Mu’assasat al-Risālah, 1st ed., 1420 AH.

81.  �Ibn ‘Āshūr, Muḥammad al-Ṭāhir. Maqāṣid al-Sharī‘ah al-Islāmīyah. Ed. Muḥammad 

al-Ṭāhir al-Maysāwī. al-Urdunn: Dār al-Nafā’is, 2nd ed., 1421 AH.

82.  �Ibn Abī Ya‘lá, al-Qāḍī Abū al-Ḥusayn Muḥammad. Ṭabaqāt al-Ḥanābilah. Bayrūt: 

Dār al-Ma‘rifah.

83.  �Ibn al-‘Imād, Abū al-Falāḥ ‘Abd al-Ḥayy. Shadharāt al-Dhahab fī Akhbār man 

Dhahab. Maktabat al-Qudsī.

84.  �Ibn al-Athīr, ‘Alī ibn Muḥammad. Al-Mathal al-Sā’irah fī Adab al-Kātib.

85.  �Ibn al-Athīr, ‘Izz al-Dīn. Asad al-Ghābah fī Ma‘rifat al-Ṣaḥābah. Ed. Muḥammad 

Ibrāhīm al-Bannā and colleagues. Maṭba‘at al-Sha‘b.

86.  �Ibn al-Athīr, Abū al-Sa‘ādāt al-Mubārak. Al-Nihāyah fī Gharīb al-Ḥadīth wa-

al- Athar. Ed. Ṭāhir Aḥmad and Maḥmūd al-Ṭannāḥī. al-Maktabah al-Islāmīyah.

87.  �Ibn al-Ḥājib, Abū ‘Amr ‘Uthmān ibn ‘Amr. Muntahá al-Wuṣūl wa-al-Amal. Bayrūt: 

Dār al-Kutub al-‘Ilmīyah, 1st ed., 1405 AH.

88.  �Ibn al-Laḥḥām, ‘Alā’ al-Dīn. Al-Qawā‘id wa-al-Fawā’id al-Uṣūlīyah. Ed. Muḥammad 

Ḥāmid al-Fiqī. Bayrūt: Dār al-Kutub al-‘Ilmīyah, 1st ed., 1419 AH.

89.  �Ibn Amīr al-Ḥājj, Muḥammad ibn Muḥammad. Al-Taqrīr wa-al-Taḥbīr. Bayrūt: Dār 

al-Kutub al-‘Ilmīyah, 2nd ed., 1403 AH.

90.  �Ibn Burhān, Abū al-Fatḥ Aḥmad. Al-Wuṣūl ilā al-Uṣūl. Ed. Dr. ‘Abd al-Majīd Abū 

Zunayd. al-Riyāḍ: Maktabat al-Ma‘ārif, 1st ed., 1404 AH.



القسم170
الثاني البحوث والدراسات

91.  �Ibn Farḥūn, Burhān al-Dīn Ibrāhīm ibn ‘Alī. Al-Dībāj al-Mudhahhab fī Ma‘rifat 

A‘yān al-Madhhab. Ed. Dr. Muḥammad al-Aḥmadī Abū al-Nūr. al-Qāhirah: Dār 

al- Turāth, 1394 AH.

92.  �Ibn Ḥajar al-‘Asqalānī, Aḥmad ibn ‘Alī. Al-Iṣābah fī Tamyīz al-Ṣaḥābah. Bayrūt: Dār 

al-Kutub al-‘Ilmīyah.

93.  �Ibn Ḥazm, Abū Muḥammad ‘Alī. Al-Faṣl fī al-Milal wa-al-Niḥal. Bayrūt: Dār 

al- Ma‘rifah, 2nd ed., 1395 AH.

94.  �Ibn Khallikān, Abū al-‘Abbās Shams al-Dīn Aḥmad. Wafayāt al-A‘yān wa-Abnā’ 

al- Zamān. Ed. Dr. Iḥsān ‘Abbās. Bayrūt: Dār Ṣādir.

95.  �Ibn Manẓūr, Muḥammad ibn Mukarram. Lisān al-‘Arab. Bayrūt: Dār Iḥyā’ al-Turāth 

al-‘Arabī, 2nd ed., 1413 AH.

96.  �Ibn Mufliḥ al-Maqdisī, Shams al-Dīn Muḥammad. Uṣūl al-Fiqh. Ed. Fahd ibn 

Muḥammad al-Sudḥān. Maktabat al-‘Ubaykān, 1st ed., 1420 AH.

97.  �Ibn Qudāmah al-Maqdisī, ‘Abd Allāh ibn Aḥmad. Lum‘at al-I‘tiqād. Ed. Badr ibn 

‘Abd Allāh al-Badr. al-Kuwayt: al-Dār al-Salafīyah, 1st ed., 1406 AH.

98.  �Ibn Qudāmah, Muwaffaq al-Dīn. Rawḍat al-Nāẓir wa-Jannat al-Manāẓir. Ed. Dr. 

‘Abd al-Karīm al-Namlāh. al-Riyāḍ: Maktabat al-Rushd, 4th ed., 1416 AH.

99.  �Ibn Sūrah, Abū ‘Īsá Muḥammad ibn ‘Īsá. Sunan al-Tirmidhī. Ed. and explained by: 

Aḥmad Muḥammad Shākir. Makkah: al-Maktabah al-Tijārīyah.

100.  �Makhlūf, Muḥammad ibn Muḥammad. Shajarat al-Nūr al-Zakīyah fī Ṭabaqāt 

al-Mālikīyah. Bayrūt: Dār al-Kutub al-‘Arabī, 1349 AH.

101.  �Mūsá, Fādīghā. Uṣūl Fiqh al-Imām Mālik – Adillatuh al-‘Aqlīyah. al-Riyāḍ: Dār 

al-Tadmūrīyah, 1st ed., 1428 AH.

102.  �Nūr, Khālid ‘Abd al-Laṭīf. Masā’il Uṣūl al-Dīn fī ‘Ilm Uṣūl al-Fiqh. Maṭbū‘āt ‘Imādat 

al-Baḥth al-‘Ilmī, al-Jāmi‘ah al-Islāmīyah, 1st ed., 1426 AH.

103.  �Zuhayr, Muḥammad Abū al-Nūr. Uṣūl al-Fiqh. Makkah: al-Maktabah 

al- Fayṣalīyah, 1405 AH.





A refereed scientific journal concerned with the publication of research and studies related to Hanbali jurisprudence 
and its principles, published biannually Issued by Rakaez Center for Studies and Research

The Sixth Issue 
Rabi’ al-Ākhir   1447 
O c t o b e r   2025

Five Biographical Accounts of al-Shams Ibn Mufliḥ (d. 763 AH)
                                                                        Editor: Mashārī bin ʿAbd al-Raḥmān bin Burayk al-Sullamī

Ithāf al-Talāmidhah bi-Naṣāʾiḥ al-Asātidhah (Gifting Students with the Counsel of Teachers) by 
Shaykh ʿAbd al-Fattāḥ bin Yūsuf al-Nābulusī al-Ḥanbalī (d. 1363 AH)
                                                                                               Editor: Dr. ʿAbd Allāh bin ʿAlī bin Yaḥyā Faqīh

A Fatwā on the Ownership of Low-Lying Tracts (al-aghwār), Hollows (al-awkār), and Other Mawāt 
“dead” lands by Qāḍī ʿAbd Allāh bin Ṣāliḥ al-Khalīfī (d. 1381 AH)
                                                                                                Editor: Dr. Hānī bin Sālim bin Muṣliḥ al-Ḥārithī 

Questions on selected uṣūlī issues  
                                                                                          

Issues cited outside their expected locus (mażinnah) in Ibn Bālbān al-Ḥanbalī’s (d. 1083 AH) 
Mukhtaṣar al-Ifādāt (Concise Beneficial Notes)

The Ḥanbalis in the travelogue (rihla) of Qāḍī Abū Bakr Ibn al-ʿArabī al-Mālikī (d. 543 AH)

Indexing 
and 
cataloging 2958-5023

2958-5015

Emendations (istidrākāt) by  Shaykh Muḥammad al-Amīn al-Shinqīṭī to Ibn Qudāmah’s Rawḍat 
al-Nāẓir regarding the legal proofs (al-adilla al-sharʿiyya), as reflected in his Mudhakkirah fī Uṣūl 
al-Fiqh: A Collection and Study.
                                                                                  Prof. ʿAbd al-Raḥmān bin ʿAlī bin Muqbil al-Ḥaṭṭāb

The Ḥanbalī school of jurisprudence: Its History, Leading Figures, and Phases
                                                                                                             Dr. Muḥammad Ṭāriq ʿAlī al-Fawzān

Juridical Distinctions (al-furūq al-fiqhiyya) concerning intention (al-niyyah) in acts of worship within 
the Ḥanbalī school.
                                                                                   Dr. Ḥasan Muḥammad Ḥasan Aḥmad (Ibn Abī Kūʿ)

The Uṣūlī and Fiqh opinions of Abū al-Ḥasan al-Khazrī al-Ḥanbalī (d. after 370 AH)
                                                                                                        Ḥalīm bin Manṣūr bin Qudūr Mudabbir

Uṣūlī issues in which the preferred opinions (tarjīḥāt) differ between Ibn Mufliḥ and al-Mardāwī
                                                                                                       Bilāl bin Ṣāliḥ bin Muḥammad al-Hawsāwī

Verified Manuscripts

Research and studies

an interview with Prof. ʿIyāḍ bin Nāmī al-Sullamī

                                                                                             Dr. ʿAbd al-Raḥmān bin ʿAlī bin Muḥammad al-ʿAskar

Dr. Ṭāriq bin ʿAbd al-Raḥmān bin Muḥammad al-Ḥammūdī

Essays and Others

6


