
ــمس ابن مُفلِح (ت:763هـ) خمســة نصوص في ترجمة الشَّ
ــلَمي                                                                                                                                                                تحقيق: مشــاري بن عبدالرحمن بن بريك الس�

إتحاف التلامذة بِنصائح الأساتذة   للشيخ عبد الفتاح بن يوسف النابُلسي الحنبلي (ت:1363هـ)
                                                                                                                                                                     تحقيق: د. عبـــد ا� بن علي بن يحيـــــى فقيــــه  

فتوى في ملكية الأَغْوَار والأَوْكَار وغيرها من مَوَاتِ الأَرض للقاضي عبد الله بن صالح الخليفي (ت:1381هـ)
                                                                                                                                             تحقيق: د. هاني بن ســــالم بن مصلح الحارثي 

اســتدراكات الشــيخ محمــد الأميــن الشــنقيطي علــى «روضــة الناظــر» لابــن قدامــة فــي الأدلــة الشــرعية، مــن خلال 

«مُذكرة أصول الفقه»، جمعًا ودراســة                                                                                                                                                      

أســئِلة حول بعض المسائل الأصوليّة

                                                                                                                                                            لقاء مع الشــيخ أ.د. عِياض بن نامي السُــلمي

المســائل التي ذُكرت في غير مظنّتِها في كتاب «مختصر الإفادات» لابن بلبان الحنبلي (ت:1083هـ)

                                                                                                                                                               د. عبدالرحمن بن علي بن محمد العَســكر

الحنابلــة فــي رحلــة القاضي أبي بكر ابن العَرَبي المالِكي (ت:543هـ)

ــودي                                                                                                                                                           د. طــارق بــن عبــد الرحمــن بــن محمــد الحَم�

 

  أ.د. عبدالرحمن بن علي بن مقبل الحطّـــاب

 تكـشيـــف

5023-2958وفهـرسـة
2958-5015

 د. محمد طارق علي الفـــوزانالمدرســة الحنبلية الفقهية، تاريخها ورجالها وأطوارها

د. حســن محمد حسن أحمد (ابن أبي كوع)
ة عند الحنابلة في العبادات  الفروق الفقهية المتعلقة بمســائل النيَّ

حليم بن منصور بن قدور مدبــــر

بلال بن صالح بن محمد هَوســاوي

الآراء الأصوليّة والفقهيّة لأبي الحســن الخَزَريّ الحنبليّ (توفي بعد ســنة 370هـ)

رجيح بين الإمامين ابن مُفلِح والـــمَرداوي  المسائل الأصولية التي اختَلَف فيها التَّ

6



توزيع

ترسل البحوث والمقالات عبر بريد المجلة

Alhanbali.mag@gmail.com

للمشاركات

@alhanbali_mag        Rakaezcenter.com

مركز ركائز للبحوث         50595347 00965

للتواصل

الرقم التسلسلي القياسي الدولي للدوريات:
ISSN Print: 2958 - 5015 :ردمد النسخة الورقية
ISSN Online: 2958 - 5023 :ردمد النسخة الرقمية



تعبر المواد المقدمة للنشر عن آراء مؤلفيها، ويتحمل أصحابها مسؤولية صحة المعلومات ودقتها

لتحميل 
المجلة 
بصيغة 
PDF

ــاران2الــكــويــت: ــن دي
ريـــــــالا25الــسعـودية:

السعر

دولار أمريكي 7 بمـا يعـادل:
ً

 rakaez.kw@gmail.com  @dar_rakaezkw

 00965  50674533

 Rakaezkw.com  يمكن الشراء عبر الموقع الالكتروني

المملكة العربية السعودية - الرياض

هاتف: 544896654 00966

 DARATLAS.SA  @dar_atlas

 daratlas1@gmail.com

رقم الترخيص: 33750 / 2023
ترخيص سجل تجاري: 478991
ترخيص الإعلام رقم ملف: 552



رئيس التحرير

أ.د. خالــد بن علي المشيـــقِح
أستاذ بكلية الشريعة - جامعة القصيم

أعضاء التحرير

أ.د. سعد بن تركي الخــــثلان
 أستاذ بكلية الشريعة

جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية

أ.د. وليــد بن فهــد الوَدعـــان
 أستاذ بكلية الشريعة

جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية

د. عبدالرحمن بن علي العسكر
مستشار بوزارة الشؤون الإسلامية بالسعودية

د. فهد بن عبدالرحمن الكندري
كلية الشريعة - جامعة الكويت

د. أنس بن عادل اليتامى
عضو الهيئة الشرعية

ببيت الزكاة الكويتي

د. عبدالعزيز بن عدنان العيدان
مشرف عام مركز ركائز

للدراسات والبحوث

د. فيصل بن صباح الصواغ
كلية الشريعة - جامعة الكويت

مدير التحرير

د. نواف بن فهد الدعيات
كلية الشريعة - جامعة الكويت

هيئة التحرير

لَمي أ.د. عِياض بن نامي السُّ
الأمانة العامة لهيئة كبار العلماء

 كلية الشريعة 
جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية

أ.د. عبدالرحمن بن عبدالعزيز السّديس
رئيس الشؤون الدينية بالمسجد الحرام والمسجد النبوي

وإمام وخطيب المسجد الحرام

أ.د. سعد بن ناصر الشثري
المستشار بالديوان الملكي السعودي

وعضو اللجنة الدائمة للإفتاء
وعضو هيئة كبار العلماء

أ.د. سامي بن محمد الصقير
كلية الشريعة - جامعة القصيم

وعضو هيئة كبار العلماء

أ.د. عادل بن مبارك المطيرات
كلية الشريعة - جامعة الكويت

أ.د. حمد بن محمد الهاجري
كلية الشريعة - جامعة الكويت

أ.د. إبراهيم بن محمد الجَـوارنــه
أستاذ بكلية الشريعة - جامعة اليرموك - الأردن

أ.د. محمد بن فهد الفريح
 أستاذ بالمعهد العالي للقضاء

جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية

د. سعود بن محمد الرّبيعه
كلية الشريعة - جامعة الكويت

د. خالد بن شجاع العتيبي
كلية الشريعة - جامعة الكويت

الهيئة الاستشارية



1010

موضوعات العدد السادس

القسم الأول: النصوص المحققة
مس ابن مُفلِح )ت: 763هـ(.............................................................43-12 خمسة نصوص في ترجمة الشَّ

لَمي  تحقيق: مشاري بن عبدالرحمن بن بريك السُّ

إتحاف التلامذة بِنصائح الأساتذة للشيخ عبد الفتاح بن يوسف النابُلسي الحنبلي )ت: 1363هـ(........87-44
تحقيق: د. عبد الله بن علي بن يحيى فقيه

 فتوى في ملكية الَأغْوَار والَأوْكَار وغيرها من مَوَاتِ الأرَض   للقاضي عبد الله بن صالح الخليفي
112-88........................................................................................................................ )ت:1381هـ(

تحقيق: د. هاني بن سالم بن مصلح الحارثي

القسم الثاني: البحوث الدراسات
استدراكات الشيخ محمد الأمين الشنقيطي على »روضة الناظر« لابن قدامة في الأدلة الشرعية، من خلال 
»مُذكرة أصول الفقه«، جمعًا ودراسة...............................................................................171-114

أ.د. عبدالرحمن بن علي بن مقبل الحطّاب

241-172...................................................... المدرسة الحنبلية الفقهية، تاريخها ورجالها وأطوارها
د. محمد طارق علي الفوزان

الفروق الفقهية المتعلقة بمسائل النيَّة عند الحنابلة في العبادات..........................................299-242
د. حسن محمد حسن أحمد )ابن أبي كوع(

325-300.................... الآراء الأصوليّة والفقهيّة لأبي الحسن الخَزَريّ الحنبليّ )توفي بعد سنة 370هـ(
حليم بن منصور بن قدور مدبر

المسائل الأصولية التي اختَلَف فيها التَّرجيح بين الإمامين ابن مُفلِح والـمَرداوي ..........................370-326
بلال بن صالح بن محمد هَوساوي

القسم الثالث: المقالات والمتفرقات
أسئِلة حول بعض المسائل الأصوليّة....................................................................................383-372

لمي لقاء مع الشيخ أ.د. عِياض بن نامي السُّ

المسائل التي ذُكرت في غير مظنّتِها في كتاب »مختصر الإفادات« لابن بلبان الحنبلي
)ت:1083هـ(..................................................................................................................413-384

د. عبدالرحمن بن علي بن محمد العَسكر

433-414.................................... الحنابلة في رحلة القاضي أبي بكر ابن العَرَبي المالِكي )ت:543هـ(
ودي د. طارق بن عبد الرحمن بن محمد الحَمُّ



172

المدرسة الحنبلية الفقهية، 
تاريخها ورجالها وأطوارها

أستاذٌ مشاركٌ بقسم الفقه وأصوله، كلية الشريعة والدراسات الإسلامية، جامعة الكويت.� 

أبرز الأعمال العلمية المنشورة: كتاب )الإخلال بالنقل في مسائل أصول الفقه( ثلاثة مجلداتٍ، وهي � 
رسالة الدكتوراه من الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة، تحقيق )مختصر الروضة للطوفي = البلبل في 

أصول الفقه( وهي رسالة الماجستير من جامعة القصيم، كتاب )المدخل إلى أصول الفقه(.

البلد: دولة الكويت.� 

 � Mohammed.Alfouzan@ku.edu.kw :طريقة التواصل�

إعداد

د. محمد طارق علي الفوزان

ORCID ID: 0009-0007-4879-1250

تاريخ الاستلام:  20-8-2025                  تاريخ القبول:  2025-9-5

doi : 10.63312/2439-003-006-005



173

ة(
الث

الث
ة 

سن
)ال

س 
اد

س
 ال

دد
لع

ا
2م

02
5 

وبر
كت

- أ
هـ 

14
47

خر 
الآ

ع 
ربي

ملخص البحث

عنوان البحث: المدرسة الحنبلية الفقهية، تاريخها ورجالها وأطوارها.

الباحث: د. محمد طارق علي الفوزان

 0009-0007-4879-1250 :)Orcid ID( ف هوية الباحث مُعرِّ

موضوعه: تاريخ المدرسة الفقهية الحنبلية، وما مرت به من أطوارٍ، ومعرفة رجالها المؤثرين؛ 
حيثُ تناول البحث تسليطَ الضوء على أصحاب الأثر الأبلغ في مذهب الإمام أحمد ، وبيانَ مدى 
تأثيرهم على وجه التفصيل والتحليل، منذ تأسيسه إلى استقرار مذهب المتأخرين، وبيانَ اختلاف 
متحرّزٍ  بين  ما   ، أحمد  الإمام  المرويّة عن  الروايات  مع  التعامل  منهج  المذهب في  طرق رجال 
في  المنهج،  متفاوتة  بأطوارٍ  المذهب  مرور  وبيانَ  فيها،  ومتوسعٍ  الإمام،  نصِّ  على  واقفٍ  متحفظٍ 
الاتصال والانفصال عن الرواية، وبيان أثر المختصرات الأصلية التي كان لها قَدرٌ بارزٌ في المذهب.

المختصرات  الإمام،  أصحاب  أحمد،  الإمام  الحنبلي،  المذهب،  تاريخ  المفتاحية:  الكلمات 
الفقهية.

المدرسة الحنبلية الفقهية، 
تاريخها ورجالها وأطوارها



القسم174
الثاني البحوث والدراسات

Abstract

Title: The Ḥanbalī school of jurisprudence: Its History, Leading Figures, and 

Phases

Author: Dr. Muḥammad Ṭāriq ʿAlī al-Fawzān

ORCID ID: 0009-0007-4879-1250

Subject: This study traces the historical development of the Ḥanbalī legal school, 

profiles its most influential figures, and analyzes the major phases through which the 

madhhab evolved—from the era of Imām Aḥmad through its later consolidation. It 

highlights the differing methodologies adopted by the school’s key disciples (aṣḥāb) in 

handling Aḥmad’s transmitted reports, contrasting a cautious, text-bound approach with 

a broader, extrapolative one. The study also maps periods of relative closeness to, and 

distance from, direct transmission, and evaluates the formative impact of founda tional 

mukhtaṣarāt (concise legal epitomes) on the articulation and circulation of the school’s 

doctrine.

Keywords: History of the madhhab, Ḥanbalī school, Imām Aḥmad, disciples of the 

Imām, mukhtaṣarāt (concise legal epitomes).

Received: 20-8-2025                                                      Accepted: 5-9-2025



175

ة(
الث

الث
ة 

سن
)ال

س 
اد

س
 ال

دد
لع

ا
2م

02
5 

وبر
كت

- أ
هـ 

14
47

خر 
الآ

ع 
ربي

المدرسة الحنبلية الفقهية، تاريخها ورجالها وأطوارها



مقدمة

الحمد لله ذي النعماء، جزيلِ العطاء، له الحمد على جميل صفاته، أحمدُه حمدًا طيبًا مباركًا فيه، والصلاة 
والسلام على إمامنا القدوة، محمدِ بن عبد الله، صلاةً وسلامًا دائمين، وعلى آله وصحبه وسائر أتباعه.

وبعدُ:

فإنّ معرفةَ تاريخ المدرسة الفقهية التي ينتمي إليها طالب الفقه، وما مرّت به من أطوارٍ، ومعرفةَ 
رجالها المؤثرين: لمن أصول العلم التي لا يستغني عنها راغبٌ في التحصيل، وهي سبيلُ مَن رامَ 

قَ مسائل الفنّ عنده. تمام الانتفاع بمدونات أهل مذهبه، وقصَدَ تحقُّ

نَ فيه منِ قبِل العلماء المعاصرين الذين لهم  ومع كثرة ما صُنِّفَ في هذا المعنى، وجلالة ما دُوِّ
فضل السبق، إلا أن لبنةً في هذا البناء ما زالت مفقودة في تقديري؛ ذلك أن التصنيف في هذا الباب 
قصَدَ في الغالب الاستيعابَ والجمْعَ، ففاته في كثيرٍ من الأحيان التركيزُ، فيجمع الكتاب المصنف في 
ذلك بين دفتيه: رجال المذهب وتصانيفهم منِ أولهم إلى آخرهم، دون تمييزٍ -في الغالب- بطبيعة 

الحال بين رُتَبِ هؤلاء المذكورين. 

فجاء هذا البحث ليقصُرَ النظرَ على أصحاب الأثر الأبلغ في المذهب، وبيان وجه أثرهم وتأثيرهم، 
وتحليل ذلك، وتسليط النظر على القضايا المؤثرات ممّا يتصلُ بالتعامل مع الرواية عن الإمام. 

فصار الكلام بعد ذلك مجموعًا في مجموعٍ لطيفٍ، يمكنُِ دركُه والإحاطةُ به وحِفظُه، مع ما حواه 
من مادةٍ دقيقةٍ نفيسةٍ، لا أنّ الاختصار والجمع والتركيز قائمٌ على مجرد الاختصار والتهذيب.

هذا رجائي، والُله الذي وفّق وهَدَى، فأَنخلعُِ منِ حولي وقوتي إلى حوله وقوته، ولا حولَ ولا قوةَ 
إلا به، وهو يهدي السبيلَ.

أهداف البحث:

إلى -1  تأسيسه  منذ  بالمذهب،  الجملية  منِ الإحاطة  القارئَ  نُ  تمكِّ المذهب بصورة  تاريخ  �إبرازُ 
استقرار مذهب المتأخرين.



القسم176
الثاني البحوث والدراسات

التفصيل -2  وجه  على  تأثيرهم  وجه  وبيان  بالغًا،  تأثيرًا  المذهب  في  المؤثِّرين  الرجال  �إظهارُ 
والتحليل.

�بيانُ اختلاف طُرُق الأصحاب في منهج التعامل مع الروايات المروية عن الإمام أحمد، وبيانُ -3 
مرور المذهب بأطوارٍ متفاوتة المنهج، في الاتصال والانفصال عن الرواية.

الدراسات السابقة:

بين دراساتٍ عامّةٍ،  الحنبليّ ورجاله وكُتبه، ما  المذهب  بتاريخ  عُنيَِتْ  التي  الدراسات  تعددت 
ودراسات خاصّةٍ تتناول جانبًا معيناً.

دراسات تتسم بنوع من العموم والشمول:

�المدخل إلى مذهب الإمام أحمد بن حنبل، لعبد القادر بن أحمد بن مصطفى بن عبد الرحيم بن -1 
محمد بدران )ت:1346هـ(، مطبوعٌ.

العزيز -2  عبد  بن  محمد  بن  لعلي  الحنبلي،  المذهب  على  الفقهية  المصطلحات  بيان  في  �مقدمة 
الهندي، مطبوعٌ، ثم وسّع الكلامَ عليه وزاد في حجمه أضعافًا، وضمّنهَ فوائدَ وقواعدَ، وسمّاه: 

التحفة السنية في الفوائد والقواعد الفقهية.

�مفاتيح الفقه الحنبلي، للدكتور سالم علي الثقفي، مطبوعٌ.-3 

إسماعيل، -4  آل  الرحمن  عبد  بن  لمحمد  الحنبلية،  الكتب  من  الاستفادة  كيفية  في  البهية  �اللآلئ 
مطبوعٌ.

�المدخل المفصل إلى فقه الإمام أحمد وتخريجات الأصحاب، للدكتور بكر بن عبد الله أبو زيد، -5 
مطبوعٌ.

�المنهج الفقهي العام لعلماء الحنابلة ومصطلحاتهم في مؤلفاتهم، للدكتور عبد الملك بن عبد الله -6 
ابن دهيش، مطبوعٌ.

�المذهب الحنبلي دراسة في تاريخه وسماته وأشهر أعلامه ومؤلفاته، للدكتور عبد الله بن عبد -7 
المحسن بن عبد الرحمن التركي، مطبوعٌ.

�مدارج تفقه الحنبلي، لأحمد بن ناصر القعيمي، مطبوعٌ.-8 



177

ة(
الث

الث
ة 

سن
)ال

س 
اد

س
 ال

دد
لع

ا
2م

02
5 

وبر
كت

- أ
هـ 

14
47

خر 
الآ

ع 
ربي

المدرسة الحنبلية الفقهية، تاريخها ورجالها وأطوارها

دراسات تتسم بمعالجة موضوع خاص:

�الخلاف الفقهي في المذهب الحنبلي، للدكتور محمد فارس المطيران، رسالة دكتوراه، بكلية -1 
دار العلوم، بالقاهرة.

أسباب اختلاف الرواية عن الإمام أحمد، للدكتور فايز بن أحمد حابس، مطبوعٌ.-2 

تعارض الروايات في المذهب الحنبلي، للدكتورة فاطمة بنت عبد الله البطاح، مطبوعٌ.-3 

الرحمن بن علي بن سليمان -4  يراها الخلال، لعبد  الرواية عن الإمام أحمد كما  �أسباب ضعف 
الطريقي، بحثٌ منشورٌ بمجلة جامعة الملك سعود، المجلد )2(، العدد )3(.

أنموذجًا(، -5  ونصوصه  أحمد  الإمام  )روايات  النصوص  معالجة  في  يَعْلى  أبي  القاضي  �منهجية 
الإسلامية،  البحوث  بمجلة  منشورٌ  بحثٌ  العامر،  إبراهيم  بن  فؤاد  بن  الرحمن  عبد  للدكتور 

العدد )126(.

�مصطلح رواه الجماعة عند الحنابلة، للدكتور عبد الرحمن بن علي بن سليمان الطريقي، بحثٌ -6 
منشورٌ بمجلة جامعة أم القرى لعلوم الشريعة واللغة العربية، العدد )23(.

العمري، -7  للدكتور: يحيى بن علي  الجماعة -جمعا ودراسة-  التي رواها  الإمام أحمد  �مسائل 
مطبوعٌ.

�أثر الخلال في الفقه الحنبلي، للدكتور عبد الرحمن بن علي بن سليمان الطريقي، بحثٌ منشورٌ -8 
بمجلة الجامعة الإسلامية العالمية - باكستان، مجلد )43( العدد )2(. 

�أبو بكر الخلال وأثره في الفقه الحنبليّ، لهشام يسري العربي، مطبوعٌ.-9 

�منهج أبي الخطاب الكَلْوَذانيّ ومكانته في الفقه الحنبليّ، للدكتور عبد العزيز بن عبد الله بن عبد 10 -
العزيز العمار، مطبوعٌ.

ابنُ عَقيلٍ - الدين والثقافة في الإسلام الكلاسيكي، لجورج مقدسي، مطبوعٌ.11 -

ابن رجبٍ الحنبليّ وأثره في الفقه، للدكتور محمد بن حمود الوائلي، مطبوعٌ.12 -

الهجري + 13 - الخامس  القرن  نهاية  إلى  بغداد من وفاة الإمام أحمد  الحنبلية وأثرها في  �الحركة 
الحركة العلمية الحنبلية وأثرها المشرق الإسلامي خلال القرنين السادس والسابع الهجريين، 

للدكتور خالد كبير علال، مطبوعٌ.

تاريخ المذهب الحنبلي في فلسطين، ليوسف محمد مروان سليمان الأوزبكيّ، مطبوعٌ.14 -



القسم178
الثاني البحوث والدراسات

تاريخ الحنابلة في بيت المقدس، لبشير عبد الغني بركات، مطبوعٌ.15 -

الإسلام الحنبلي، لجورج مقدسي، مطبوعٌ.16 -

إلى غير ذلك من الكتب التي تناولت جانبًا منِ مسائل الإمام أحمد، أو منهجه، أو سيرته؛ ككتب 
بناء  في  أحمد  ومنهج  الجماعة،  رواها  التي  أحمد  الإمام  ومسائل  أحمد،  الإمام  ومحنة  الطبقات، 

الحكم على الحديث الضعيف، والمسائل التي توقف فيها الإمام أحمد، وغيرها كثير.

حدود البحث: 

يُعنى البحث ببيان تاريخ المذهب منِ خلال الاقتصار على الرجال والتصانيف الذين لهم الأثر 
الأبرز والأبلغ في تأسيس المذهب أو تمهيده أو استقراره، والتركيز على تحليل ذلك، وبيان ما ترتَّبَ 

عليه من أثر في التصنيف الحنبليّ، دون الانجراف خلف تتبع الجزئيات؛ فإنّه بابٌ مطروقٌ. 

منهج البحث: 

يعتمد البحث على منهج التحليل والنقد، القائمين على الرصد التأريخي بملاحظة علاقة الأثر 
والتأثير، وأما منهج الكتابة في البحث: 

جمعتُ المادة العلمية منِ المصادر الأصلية.-1 

من -2  التوثيق  مراعيًا  والصفحة،  والجزء  المرجع  اسم  بذكر  مصادرها  إلى  النصوص  �وَثّقتُ 
المصادر المتقدمة ما أمكن.

�لم أقصد في البحث إلى الاستدلال والترجيح ولا بيان المصطلحات؛ إذ قصدُ البحث مغايرٌ عن -3 
ذلك، كما وضحته في أهداف البحث.

�التزمتُ عدمَ الترجمة للأعلام المذكورين؛ نظرًا لطبيعة البحث التي اقتضت ذكرَ جملةٍ كبيرةٍ -4 
من الأعلام.

�حرصتُ على سلامة الأسلوب والإملاء واستعمال علامات الترقيم، والتفقير المعين على فهم -5 
النص.

قسمتُ البحث إلى تمهيدٍ ومطالبَ، وختمته بخاتمةٍ وفهرسٍ للمراجع والموضوعات. -6 

خطة البحث:

التمهيد، ويتضمن ثلاث مقدمات:  {



179

ة(
الث

الث
ة 

سن
)ال

س 
اد

س
 ال

دد
لع

ا
2م

02
5 

وبر
كت

- أ
هـ 

14
47

خر 
الآ

ع 
ربي

المدرسة الحنبلية الفقهية، تاريخها ورجالها وأطوارها

- المقدمة الأولى: قسمة أطوار المذهب الحنبليّ. 

- المقدمة الثانية: القصد بذِكر رجال المذهب.

- المقدمة الثالثة: فائدة معرفة نشأة المذهب، وتطوره، وأثر رجاله في ذلك.

المبحث الأول: الإمام أحمد، والمذهب عند المتقدمين، ويتضمن سبعة مطالبَ: {

- المطلب الأول: الطبقة الأولى، وطريقتهم في النقل عن الإمام أحمد.

- المطلب الثاني: الطبقة الثانية.

- المطلب الثالث: الطبقة الثالثة.

- المطلب الرابع: الطبقة الرابعة.

- المطلب الخامس: الطبقة الخامسة.

- المطلب السادس: الطبقة السادسة.

- المطلب السابع: الطبقة السابعة.

المبحث الثاني: المذهب عند المتأخرين، ويتضمن ثلاثة مطالب:  {

- المطلب الأول: الموفق ابن قدامة.

- المطلب الثاني: المرداويّ.

- المطلب الثالث: المصنفات التي جمعت بين »المقنع« و»التنقيح«.

  



القسم180
الثاني البحوث والدراسات

التمهيد

مَ للمقصود بثلاث مقدمات:  أول ما نبدأُ به أنْ نُقدِّ

المقدمة الأولى: قسمة أطوار المذهب الحنبليّ

مَ إلى قسمين؛ الأول: مذهب المتقدمين، ونعني به  راعينا في تقسيم أطوار الفقه الحنبليّ أنْ يُقسَّ
قِ ابنِ قُدامةَ. قِ ابنِ قُدامةَ، والثاني: مذهب المتأخرين، وهو ما كان بعد المُوَفَّ ما كان قبلَ المُوفَّ

قُدامةَ  ابنِ  المُوَفَّق  بعدَ  كان  وما  المتقدمين«،  بـ »مذهب  يُسمى  قُدامةَ  ابنِ  قِ  المُوَفَّ قبل  كان  فما 
قِ توقَّف  يُسمى بـ»مذهب المتأخرين«؛ لأنّ المذهب لا زال في نُمُوٍّ وتطورٍ قبل المُوَفَّقِ، ثم بعد المُوَفَّ
التقدم  اصطلاح  كان  وإنْ  واستقرارًا،  جمودًا  أكثر  المذهب  وصار  ظاهرًا،  كان  الذي  التطورُ  هذا 

والتأخر اصطلاح اعتباريّ؛ ولذلك له عدة أوجه، سيأتي بيانها.

المقدمة الثانية: القصد بذِكر رجال المذهب

ر المذهب،  القصد بذكر رجال المذهب هو: بيان الرجال المؤثِّرين، الذين لهم أثرٌ بالغٌ في تطوُّ
أو ما إلى ذلك: فليس  الرواة عن أحمد،  أو  إليه،  المنتسبين  أو  المذهب،  وأمّا حشدُ أسماء رجال 

مقصودًا، وإنما المقصود الاقتصارُ على مَن له أثرٌ بالغٌ.

وفي هذا الاقتصار فائدةٌ: 

أنْ يحيطَ الطالبُ بهذه المعلومة، فإذا كانت الأسماء محدودة -وهم سبعةُ علماء تقريبًا- فسيحيط 
ها بمن قبلَها، وبأثَرِها على مَن بعدها- وأمّا إذا استَقْصَيْنا، ولم نراعِ  الإنسان بها، وبأثرها -أي: بتأثرِّ

مراتبَ هؤلاء منِ جهة الأثر: فستقلُّ الفائدة.

على  الاقتصار  -أي:  المرحلة  هذه  مجاوزة  وبعد  مقصودٌ،  المؤثِّرين  العلماء  على  فالاقتصار 
العلماء المؤثرين في المذهب- قد ينتقلُ منها إلى مرحلة بيان معارف العلم، ومكمّلاته.

المقدمة الثالثة: فائدة معرفة نشأة المذهب، وتطوره، وأثر رجاله في ذلك

فائدةٌ  فيه  الرجال في تطوره:  وأثر هؤلاء  ر،  تطوَّ المذهب، وكيف  نشأة  فائدة معرفة  التنبيهُ على 
عظيمةٌ بالغةٌ، فليس ذلك من جملة المعارف العامة؛ إذ قد يَظُنُّ البعض أنّ القراءة في نشأة المذهب، 
ومعرفة رجاله، ونحو ذلك منِ مُلَح العِلم، ويَغفُلُ عن ترتُّب ثمراتٍ علميّةٍ منهجيّةٍ على ذلك، وهذا 

التأثير أهَمُّ منِ آحاد المسائل الفرعية الفقهية.



181

ة(
الث

الث
ة 

سن
)ال

س 
اد

س
 ال

دد
لع

ا
2م

02
5 

وبر
كت

- أ
هـ 

14
47

خر 
الآ

ع 
ربي

المدرسة الحنبلية الفقهية، تاريخها ورجالها وأطوارها

نَ عن أحمد، ثم كيف سار المذهب بعده  دُوِّ فإذا عرف الطالب: كيف تطور المذهَبُ، وكيف 

يُعينه على كثيرٍ من التصورات العلمية إذا قرأ المذهَبَ، أو إذا قرأ كلامَ العلماء  - صار عنده علمٌ 

عمومًا، فترِد عنده إجاباتٌ على أسئلةٍ، كـ: هل ما نُقل عن الإمام أحمد كلُّه صحيحٌ، أو بعضُه صحيحٌ 

وبعضُه مدخولٌ؟ 

بمعنى:  الاصطلاحي؟  والمذهب  لأحمد،  الشخصي  المذهب  حقيقة  ما  أيضًا:  الأسئلة  ومن 

الدقيقة بين الاثنين؛  ثَمّةَ مذهبًا شخصيًّا لأحمد، ومذهبًا اصطلح عليه الأصحابُ، فما العلاقة  أنّ 

هو  -مما  أحمد  للإمام  ويُنسَبُ  يُذكَرُ  ما  كل  فهل  الشخصيّ؟  والمذهب  الاصطلاحيّ،  المذهب 

الناس،  عليه  اصطَلَحَ  اصطلاحٌ  هذا  أو  الشخصي؟  أحمد  مذهب  هو  المُختصَرات-  في  مذكورٌ 

فاصطلحوا على أن هذا الأمر هو مذهب أحمد، ولو لم يَكُنْ منِ نص أحمد، أو فيه هذا وفيه هذا؟

كُلَّه منِ  أُخِذَ على جهة أنّ  أُخِذَ على جهة الاصطلاح: فالأمر فيه سهلٌ، وأمّا إذا  والمذهب إذا 

. دٍ؛ فكلُّ مسألةٍ لها حكمٌ وبحثٌ مُستقِلٌّ كلام الإمام أحمد واختياره: فهذا محل توقُّفٍ وتردُّ

وجزى الُله الأصحاب الذين بنوا هذه الطريقة خيرًا؛ لأنه لولا هذا البناء لم نتمكن من ضبط الفقه؛ 

لأنّ الفقهَ يحتاجُ إلى اطرادٍ وانضباطٍ، وهذا الاطراد والانضباط لا يكونُ إلا بمثل ذلك؛ من اصطلاح 

الناس، أو الجمع الغفير على المذهب، حتى يصيرَ البحثُ مركزًا، فإذا قيل: هذا هو المذهب، أو 

لُ عليه، أو يُدرَسُ ويُنتقَدُ، وهكذا ينتشر البحثُ في المذهب، والذي  القول الفلانيُّ هو المذهب: فيُدلَّ

يَقدِرُ هذا قَدْرَه، ويَعرِفُ مقِدارَه: هو الذي ينتفعُ ويستفيدُ، ويكون وسطًا بين فريقي الإفراط والتفريط. 

رَ ويُحاطَ  القصد: أنّ هذه أسئلةٌ عميقةٌ، يَكثُرُ فيها الإشكالُ، ولا يمكنُ أنْ يُجابَ عنها حتى تُتصوَّ

الإمام  منِ  نَ؟ وكيف وصَلَ  دُوِّ المذهب؟ وكيف  بدأ  التي هي: كيف  القضية،  إحاطةً مجملةً بهذه 

ري الأصحاب؟ وهو المراد بيانه ببيان مراحل تاريخ الفقه الحنبليّ من الإمام أحمد،  أحمد إلى متأخِّ

ري الأصحاب. إلى أن ننتهيَ منِ متأخِّ

وما  بالتَّمذهب،  المتصلة  كالإشكالات  العلم،  تلقّي  طرق  في  المنهجية  الإشكالات  من  وكثيرٌ 

إذا  فُ كلُّه ويكون في غاية الوضوح  يَتكشَّ إلى ذلك:  يُنسَبُ للإمام أحمدَ منِ مسائل الاعتقاد، وما 

؟ أدرك الإنسان هذه الحقيقة التي سنشيرُ إليها، من جهة: كيف بدأ المذهَبُ؟ وكيف استقرَّ



القسم182
الثاني البحوث والدراسات

المبحث الأول: الإمام أحمد، والمذهب عند المتقدمين

وبناءً على ما تقدّم من الاقتصار على الرجال المؤثِّرين في المذهب، فأول ما يُبدأ به: الكلام عن 
مشهورةٌ  فهي  سِيَرهم،  في  المذهب  في  المؤثِّرين  وعن  عنه  الكلام  يكون  ولن   -- أحمد  الإمام 

مبثوثةٌ))).

نِ الإمام أحمد -- كتابًا في الفقه، يُودِعُ فيه أقوالَه وآراءه، كما صنع -مثلا- الإمامُ  ولم يُدوِّ
الشافعيُّ -- في كتاب »الأمُّ«.

المطلب الأول: الطبقة الأولى، وطريقتهم في النقل عن الإمام أحمد رحمه الله

نْ كتابًا يحوي أقوالَه، فكان نقلُ العلم عنه عن طريق سؤالات أصحابه،  سبَقَ أنّ الإمامَ أحمد لم يُدوِّ
يَ أصحابُ النبيِّ  بالأصحاب؛ لأنّ  والمراد بالأصحاب هم تلاميذُه، وسُموا بالأصحاب كما سُمِّ
الصاحبَ يُلازِمُ، ومنِ سُننِ التلاميذ مع شيوخهم المُلازَمةُ، فأصحابُ الإمام أحمد كانوا يسألونه 
نون عنه الإجابات التي يُجيبُ بها، وتُسمى هذه الكتب بـ»مسائل أحمد« أو »سؤالات  سؤالات ويدوِّ
أحمد«، فهي فتاوى الإمام أحمد ، فيُسألُ الإمام أحمدُ مثلً: ما تقولُ في الماء المستعمل؟ فيقول 

نُ السائل -وهو الراوي- هذه المسألةَ. مثلً: لا يُستعمَلُ في الطهارة، فيُدوِّ

لا  ولذلك  السائل؛  باختلاف  المسائل  هذه  وتختلف  بذلك،  تُسمى  كثيرهٌ  كتبٌ  عندنا  فصارت 
الراوي عن أحمد، فيقال: »مسائل الإمام أحمد  يُذكَرَ  يقالَ: »مسائل الإمام أحمد« حتى  أنْ  يَكفي 
برواية حربٍ« أو »مسائل الإمام أحمد برواية ابنه صالحٍ« أو »مسائل الإمام أحمد برواية ابنه عبد الله« 

. أو غيرهم من الرواة عن الإمام أحمد » أو »برواية الكَوْسَج« أو »برواية أبي بكر المروذيِّ

)))  �وينبغي على طالب العلم أن يكون له اطلاع على هذه الكتابات، أو على شيء منها، وقد دونت سيرة الإمام أحمد على 
ثلاثة طرق: 

الطريقة الأولى: أن تفرد له ترجمة، ومن تلك التراجم المطبوعة: »سيرة الإمام أحمد« لصالح ابن الإمام أحمد.
الطريقة الثانية: أن يدون في خصوص حادثة معينة، لا في سيرته عمومًا، كالتدوين عن محنة الإمام أحمد، وما سجن عليه، وما 
يتصل بذلك، وفي ذلك مصنفات عديدة، من تلك المصنفات المطبوعة: »المحنة« لحنبل بن إسحاق، ابن عم الإمام أحمد، 

وأحد الراوة عنه.
يتوسع،  الإمام أحمد، ومنهم من  إلى سيرة  فيه  المؤلف  الرجال وسيرهم، ويعرِض  أن يصنف كتاب في ذكر  الثالثة:  الطريقة 
ومنهم من يقتضب، ومن أحسن ما كتب في هذه السير غير المستقلة: ما كتبه ابن أبي يعلى في »الطبقات«، وما كتبه الذهبي في 

»سير أعلام النبلاء«.



183

ة(
الث

الث
ة 

سن
)ال

س 
اد

س
 ال

دد
لع

ا
2م

02
5 

وبر
كت

- أ
هـ 

14
47

خر 
الآ

ع 
ربي

المدرسة الحنبلية الفقهية، تاريخها ورجالها وأطوارها

وهؤلاء  مسائلهم،  عن  لإجاباته  أصحابه  تدوين  طريق  عن  أحمد  الإمام  علمُ  نُقِلَ  القصد: 
الأصحاب عددُهم كثيرٌ، فقد ذكر المرداويُّ -مثلً- في خاتمة »الإنصاف« منِ أصحاب الإمام أحمد 
مئة وثلاثينَ رجلً تقريبًا، وذكرَ أنّ هؤلاء الرواة هم أهَمُّ الرواة عن الإمام أحمد، ثم ذكر أنّ أكثرَهم 
مُقلُّونَ، وأصحابُ الكثرة في الرواية أقلُّ منِ ذلك بكثيرٍ، وقد ذَكَرَ ابنُ أبي يعلى في »الطبقات« خمس 

مئة نفسٍ منِ أصحاب الإمام أحمد، والمشهورون أقَلُّ منِ ذلك بكثيرٍ.

وتجدُ أنّ كثيرًا من هذه المسائل المدونة عن الإمام أحمد بواسطة التلاميذ فُقِدَتْ، ولم تصلنا، 
الكبيرةَ،  المسائلَ  خاصّة  ناقصةً،  أو  تامّةً  تكونَ  أنْ  إمّا  ضربينِ:  على  المسائل  هذه  من  وَصَلَنا  وما 

فطُبعَِتْ قطعةٌ منِ »مسائل حربٍ« فيها كتابُ الطهارة والصلاة. 

فهذه هي الطبقة الأولى، وهي طبقة: الأصحاب، وهم تلاميذُ أحمد، والنَّقَلةُ عنه، وهؤلاء النَّقَلةُ 
منِ جهة الضبط ليسوا على رُتبةٍ واحدةٍ في النقل عن الإمام أحمد، وإنما هم على مراتبَ، فمنهم مَن 
«، وهو منِ أوثق الرواة عن أحمد، حتى قال أحمد:  هو ضابطٌ موثوقُ النقل، كـ»أبي بكر المروذيِّ

»كلُّ ما قلتَ، ‌فهو ‌على ‌لسانى، ‌وأنا ‌قلتُه«)))، وهذا أعلى درجات التوثيق.

وثَمّةُ رواةٌ على العكس منِ ذلك، كـ»حنبلٍ«؛ لأنّه يقعُ له مخالفةُ الأكثر، والوهمُ، وما إلى ذلك، 
دَ بها: هل تَثبُتُ روايةً عن أحمد أو لا تَثبُتُ؟ د برواياتٍ كثيرةٍ، واختلفوا في الروايات التي تفرَّ وقد تفرَّ

وكذلك »الأثرم«؛ فقد جاء مرّةً بكلامٍ كَتَبَه عن الإمام أحمد، وعرَضَه على ابنه صالحٍ، فعرَضَه 
يقرأُ  فأخَذَ  وهكذا،  أَقُلْه«)))  لم  وهذا  قلتُه،  »هذا  أحمد:  الإمام  فقال  أحمد،  الإمام  على  صالحٌ 
إنما قسِتُه على  يَقُلْه  أَقُلْه، فقال الأثرمُ: »الذي لم  الجوابات ويُصَحذِحُها، ويقول على بعضِها: لم 
كلامهِ«))) وهذه مسألة القياس أو التخريج، وسيأتي الكلام عنها عند الحديث عن القاضي أبي يَعْلَى. 

نَقَلَ  مَن  ومنهم  روايةً،  نَقَلَ  مَن  فمنهم  النقل؛  عدد  في  درجات  على  أيضًا  الأصحاب  وهؤلاء 
روايتين، ومنهم مَن نقل عَشْرًا، ومنهم المكثرُ. 

والذي نَقصِدُه: الإشارةُ إلى مسألة الضبط، وأمّا الإحاطة بالضبط: فهذا ممّا لا يُمكنُِ؛ لأنّه لم 
يَعتنِ أحدٌ بالكلام عن الرجال على سبيل الإحاطة والجَمْع غيرَ نقلة حديث النبيِّ ؛ ولذلك فالذي 
الذي  الكونيُّ  القدريُّ  الأمرُ  وهو  الشريعة،  محاسن  منِ  وهذا    النبيُّ  هو  تامّةً  ثقةً  بكلامه  يُوثَقُ 

)))  �انظر: الإنصاف )404/30(.
)))  �انظر: تهذيب الأجوبة )385/1(.
)))  �انظر: تهذيب الأجوبة )385/1(.



القسم184
الثاني البحوث والدراسات

، فتوارَدَ الناسُ على   وكلامَ النبيِّ   أنه لم يجعل لكلامٍ بقاءً معصومًا إلا كلامَ الله  رَه الُله  قَدَّ
البحث في كلام النبيّ  وأمّا مَن عداه فمهما اعتنى الناس بالتدوين عنهم؛ فإنّه يَضيعُ، وما لم يَضَعْ 
منه فمِن النقلة مَن يُعرَفُ حالُه، ومنهم مَن يُعرَفُ بعضُ حاله، ومنهم مَن لا يُعرَفُ حالُه أصلً، بل قد 

يُفقَدُ الناقلُ، ويصيرُ القولُ بلا إسنادٍ.

المطلب الثاني: الطبقة الثانية

ثم جاءت الطبقة الثانية، وهم: أصحاب أصحاب الإمام أحمد، وأشهر رجال هذه الطبقة، بل هو 
نا تبَعٌ لأبي بكر  أهم رجل في المذهب، أبو بكر الخلّل )ت:311هـ(، حتى قال بعض معاصريه: »كلُّ
: »لم يَكُنْ قبلَه للإمام أحمد  الخلّل، لم يَسبقِْه إلى جَمْع كلام الإمام أحمد أحدٌ«)))، وقال الذهبيُّ

نها، وبَرْهَنهَا«))). مذهبٌ مُستقِلٌّ حتى جاء الخلّل، فتَتَبَّعَ نصوصَ أحمدَ، ودوَّ

وقد وُلدَِ أبو بكرٍ الخلّل في حياة الإمام أحمد، لكنْ لم يُدرِكْه، وإنما أدرَكَ تلاميذَه، وكان لأبي 
بكر الخلّل مشروعٌ عظيمٌ، وهو: أنْ يجمَعَ كل الروايات عن الإمام أحمد، منِ مدونات أصحاب 
الطبقة الأولى -وهم تلاميذ الإمام أحمد- وسمّى هذا المشروع الجامع: بـ»الجامع لعلوم الإمام 

أحمد«.

ومن أجل هذا »الجامع« طوّف البلدان؛ فرَحَلَ منِ بغداد إلى الشام، وفلسطين، ومصر، ومكة، 
نَ عنه ذلك، بل إنه نَقَلَ عن  وفارس؛ ليلتقي بمَن استطاع اللُّقيا به ممّن أخَذَ عن الإمام أحمد، ويُدوِّ
طبقته أيضًا، فلم يدرك بعضَ أصحاب أحمد، لكنهّ أدرك منِ طبقته مَن أدرَكَ أصحاب أحمد فأخَذَ 
عنه، بل إنه نَقَلَ عن تلاميذه، فقال غلامُ الخلّل -وهو منِ تلاميذه، ويأتي ذِكرُه-: »سَمِعَ منِيّ شيخُنا 
أبو بكرٍ الخلّلُ نحوًا منِ عشرين مسألةً، وأثبَتَها في كتبه«)))، وقد نَقَلَها غلامُ الخللّ بوسائطَ، لكنّ 

الخلّل لم يُدرِكْها، فأدرَكَها منِ خلال تلميذه.

وهذا فيه إشارةٌ إلى عناية الخلال بجمع كل روايات الإمام أحمد التي استطاع أن يقفَ عليها، 
ا منه، ككتاب الوقوف،  فجَمَعَ هذه الروايات تحت كتابه »الجامع«، وهو مفقودٌ إلا أجزاءً يسيرةً جدًّ

وكتاب أهل المِلَلِ.

)))  �انظر: سير أعلام النبلاء، للذهبي )298/14(.

)))  �انظر: سير أعلام النبلاء، للذهبي )298/14(.
)))  �انظر: سير أعلام النبلاء )144/16(.



185

ة(
الث

الث
ة 

سن
)ال

س 
اد

س
 ال

دد
لع

ا
2م

02
5 

وبر
كت

- أ
هـ 

14
47

خر 
الآ

ع 
ربي

المدرسة الحنبلية الفقهية، تاريخها ورجالها وأطوارها

مسائله،  جَمَعَ  لأنه  أحمد؛  الإمام  مذهبُ  يبقَ  لم  الخلّل  ولولا  متناثرةً،  أحمد  أقوال  فكانت 
ابنُ جريرٍ الطبريُّ  ن الإمامُ  لمّا دوَّ الثلاث مئةٍ؛ ولذلك  وبرهَنهَا -أي: دلّلَ عليها- وكان ذلك بعد 
)ت:310ه( كتابه في »اختلاف مذاهب الأمصار« لم يذكر أقوالَ الإمام أحمد، وكذلك ابنُ القصّار 
)ت:390ه( في »مسائل الخلاف« المسمى بـ »عيون الأدلة« قد يذكُر آراءً للإمام أحمد، لكنهّا ليست 
رِ  يَعُدَّ الإمامَ أحمد فقيهًا! والحقيقة أنّه لم يتيسَّ ظاهرةً، فقيل: إنّ ابنَ جريرٍ -وغيرَه من طبقته- لم 
نْ أقواله بنفسه؛  النقلُ عن الإمام أحمد؛ لأنّ عِلمَه مبثوثٌ، والسبب في ذلك أنّ الإمام أحمد لم يُدوِّ
م الإمامُ كان المذهب أسرَعَ نُضجًا؛ ولذلك فالمذهَبُ الحنفيُّ  رٌ عن الأئمة، فكلما تقدَّ ولأنّه متأخِّ
أحمدُ  جاء  ثم   ، الشافعيُّ ثم  مالكٌ،  ثم  الأربعة،  الأئمة  أول  حنيفة  أبا  لأنّ  نُضجًا؛  المذاهب  أسرَعُ 

رًا عنهم؛ ولذلك تأخّرَ نُضجُ مذهبه واكتمالُه. متأخِّ

وبعدَ أنْ جَمَعَ أبو بكر الخلّل كلامَ أحمد، وبرهَنَ عليه: أخَذَ في ترتيب وتهذيب هذا الجَمْع الذي 
جَمَعَه على أبوابٍ، حتى أنه قال عن نفسه: »لم يَكُنْ أحدٌ عَنيَِ بمسائل أحمد قط ما عَنيِتُ بها أنا«)))، 
«)))، أي: فكان المروذيُّ يقول: »لم يَكُنْ أحدٌ عَنيَِ  وذيُّ وقال أيضًا: »وكذلك كان يقولُ أبو بكرٍ المرُّ
قَ عليه في الجَمْع؛ لأنّه جمَعَ ما عند المروذيِّ وما  بمسائل أحمد قطُّ ما عَنيتُ بها أنا«، لكنّ الخلّل تفوَّ
عند غيره، وكان المروذيُّ مُعيناً لأبي بكر في هذا الجَمْع، فكان أبو بكر يُشاورُ المروذيَّ -أحيانا- في 
هذا، وكان المروذيُّ ينهاه عن الأخذ عن أهل البدع في الرواية عن أحمد، فأمسَكَ عن ذلك حتى تُوفِّيَ 
: »لم يأتِ بعدَ أصحاب الإمامِ أحمد في المذهب مثلُ الخلّل«)1)).  ؛ ولذلك يقول الذهبيُّ المروذيُّ

والقصد: كان لأبي بكر الخلال أثرٌ بالغٌ في المذهب، ولولاه لاندَثَرَ المذهبُ، بدليل أنّ المذهبَ 
نِ ابنُ جَريرٍ ومَن في طبقتة منِ نقل أقوالٍ عن أحمد، حتى  لم يكن مشهورًا منِ جهة النقل، فلم يَتمكَّ
رَ النقلُ عنه إلى ما بعد القاضي، الذي كان له أثرٌ بالغٌ أيضًا في المذهب كالخلّل، على ما سيأتي.  تأخَّ

المطلب الثالث: الطبقة الثالثة

أهَمَّ رجال  أنّ  سَبَقَ  الإمام أحمد، وقد  بعد  الثانية  الطبقة  الثالثةُ، وهم تلاميذ  الطبقةُ  ثم جاءت 
وهما:  الثانية،  الطبقة  رجال  منِ  وغيرِه  الخلّل  عن  وْا  تَلَقَّ رجلان  وثَمّة  الخلّل،  هو  الثانية  الطبقة 

)))  �انظر: سير أعلام النبلاء، للذهبي )331/11(.
)))  �المصدر السابق. 

)1))  �انظر: سير أعلام النبلاء، للذهبي )144/16(.



القسم186
الثاني البحوث والدراسات

أحمدَ  أصحاب  بعد  جاء  »ما   : الذهبيُّ قال  )ت:343هـ(،  والخِرَقيُّ  )ت:363هـ(،  الخلّل  غُلام 
«)1)) يعني إمّا هذا أو هذا،  كالخلّل... ولا جاء بعد الخلّل مثلُ غُلام الخلّل، إلا أنْ يكونَ الخِرَقيَّ
فكما كان للخلال مشروعٌ -وهو جَمْعُ روايات أحمدَ- كذلك كان لغُلام الخلّل والخِرَقيُّ مشروعٌ 

رٌ. مُؤثِّ

الكلام على مشروع الخِرَقيِّ رحمه الله )ت:343هـ(:

علماء  قبَِلِ  منِ  وبحثٌ  تحقيقٌ  فيه  يكونَ  حتى  المذهب  يتمُّ  لا  أنّه  الخِرَقيِّ  مشروع  حال  لسانُ 
المذهب للعلماء، وأتباعٌ من التلاميذ يحملونَ المذهب عن سَلَفِهم، فبعد جَمْعِ الخلّل لروايات 
الإمام أحمد، وكانت رواياتٍ كثيرةً، وبعضُها متعددٌ ومتعارضٌ في المسألة الواحدة، لا يستفيدُ منها 
لتَ المذاهبَ -حينها- وَجَدتَ أنَّ لكلِّ مذهبٍ من المذاهب مختصراتٍ فقهيّةً،  المبتدئ، وإذا تأمَّ
يتتلمذُ الناس عليها، وإذا لم يكن للمذهب تلاميذُ يتبعونَ هذه المدرسةَ فإنّها ستندثرُ؛ لأنّ المدرسةَ 

ا. تقومُ بالشيوخ والتلاميذ، والتلاميذُ يَرِثونَ علمَ الشيوخ بعد ذلك، وهَلُمَّ جَرًّ

سَ ويُتتلمَذَ عليه، ولم يكن ثَمّة متنٌ فقهيٌّ للمذهب، وبين  فكان المذهبُ بحاجة إلى »مَتْنٍ« ليُدَرَّ
الإمام أحمد والخِرَقيِّ أقلُّ منِ مئة سنةٍ، فصنفَّ الخِرَقيُّ أولَ مختصرٍ منِ مُختصَرات المذهب، وهو 

.» المُختصَرُ الشهير بـ»مُختصَر الخِرَقيِّ

:» مصادر متن »مُختصَر الخِرَقيِّ

لم يَكُنْ عند الخِرَقيِّ نظيرٌ سابقٌ منِ المُختصَرات في المذهب؛ ليَنسُجَ على منواله، وعند التأليف 
على  مُختصَره  الخِرَقيُّ  فبَنىَ  منوالها،  على  تَبْني  التي  كالخُطّة  فيكون  عليه،  تَبْني  بناءٍ  إلى  تحتاجُ 

مصدرينِ أساسينِ، وهما:

المصدر الأول: »جامع« شيخه الخلّل، أخَذَ منه المسائلَ والفروعَ الفقهيّةَ.

المصدر الثاني: »مُختصَرُ المُزَنيِّ« وهو أولُ مُختصَرٍ في المذهب الشافعيّ، فجاء إلى هذا المُختصَر 
« و»مُختصَر المُزَنيِّ« منِ جهة الترتيب. ونَسَجَ على منواله؛ ولذلك ثمة تشابُهٌ بين »مُختصَر الخِرَقيِّ

قال ابنُ تيميّةَ: »نَسَجَ الخِرَقيُّ على منِوال المُزَنيِّ، ونَسَجَ المُزَنيُّ على منِوالِ مُختصَر محمد بن 

)1))  �المصدر السابق.



187

ة(
الث

الث
ة 

سن
)ال

س 
اد

س
 ال

دد
لع

ا
2م

02
5 

وبر
كت

- أ
هـ 

14
47

خر 
الآ

ع 
ربي

المدرسة الحنبلية الفقهية، تاريخها ورجالها وأطوارها

حسن الشيبانيِّ«)1))؛ لأنّ هذه المذاهب بعضُها يَسبقُِ بعضًا. 

 ، مٌ، هو الخِرَقيُّ وذكَر أيضًا أنّ أول مَن قال من الحنابلة: إنّ ما استَخبَثَتْه العربُ من الأطعمة مُحَرَّ
، ولعله أخَذَه منِ المُزَنيِّ)1)). أخَذَه منِ الشافعيِّ

وذكر أيضًا في قضيةٍ أُخرى، وهي: التسويةُ بين أحكام الخوارج والبُغاة في الحدود عندَ ذكر قتال 
، وأمّا  أهل البَغْيِ: أنّ هذه طريقةُ أهل الكوفة -يعني الحنفيّة- أخَذَها عنهم المُزَنيُّ، ثم عنه الخِرَقيُّ
طريقةُ أهل الحديث فهي عدمُ التسوية بين الخوارج والبُغاة)1))؛ فهذا بابٌ وهذا بابٌ آخَرُ، لكنهّ في 
مات، منِ أنّ إدراكَ هذه المسائلِ له آثارٌ  كُتب الفقه صار بابًا واحدًا، وهذا مصداقُ ما ذَكَرْناه في المُقدِّ

علميّةٌ عميقةٌ، وليست منِ المعارف العامة. 

: هل كلُّ ما ذكره الخِرَقيُّ وَقَفَ فيه على نصٍّ عن أحمد، أو أنه  وقد وَقَعَ اختلافٌ في طبقة الخِرَقيِّ
استعمَلَ التخريج، وهو القياسُ الذي استعمَلَه الأثرمُ؟ 

عصريُّه  هو  -الذي  الخلّل  غُلام  عليه  أنكر  ولذلك  التخريج؛  استعمَلَ  الخِرَقيّ  أنّ  والظاهرُ 
وقرينهُ- بعضَ المسائل.

  والخِرَقيُّ له تخريجاتٌ ومُصنفّاتٌ كثيرةٌ، ولم يَصِلْنا منِ مُصنَّفاته إلا »المُختصَر« -وكَتَبَ الُله
له القبولَ- لأنّه لمّا ظهَرَ سَبُّ الصحابة -- في بغدادَ تركها، وأودَعَ تصانيفَه في دارٍ، فاحترقَتِ 

الدارُ واحترقَتْ تصانيفُه، وكانت لم تَشتهِرْ بعد إلا هذا »المُختصَر«.

فهذا المُختصَر أولُ المُختصَرات الثلاثة التي عليها مدارُ المذهب، والتي لها أثرٌ بالغٌ في تاريخ 
ويُزاحِمُ  الثالثُ  المُختصَر  يأتي  ثم  المُختصَر،  هذا  فيُزاحِمُ  الآخر  المُختصَر  يأتيَ  أنْ  إلى  المذهب، 

المُختصَرَ الثانيَ.

«؛ ولذلك اشتغَلَ الناسُ به، حتى  فأول المُختصَرات المُهمّةُ في المذهب هو »مُختصَرُ الخِرَقيِّ
شُرِحَ ثلاثَ مئة شرحٍ وزيادة، فكلُّ الطبقات الآتية بعد الخِرَقيّ اشتغَلَتْ بشرحه، فبَلَغَتْ هذا العددَ، 

فِهِ. وأشهرُ تلك الشروح هو »المُغني« لابن قُدامةَ، وسيأتي الكلام عليه عند الكلام على مُؤَلِّ

فائدةٌ: منِ المناسب أيضًا أنْ يُعلمَ أنّ منِ طبقة الخلّل -وهي الطبقة الثانية-: والدُ الخِرَقيّ، وقد 

)1))  �انظر: مجموع الفتاوى )450/4-٤٥١(.
)1))  �انظر: مجموع الفتاوى )24/19(. 
)1))  �انظر: مجموع الفتاوى )450/4(.



القسم188
الثاني البحوث والدراسات

الخلّل،  بالأخذ عن  الخلّل  الخِرَقيُّ وغُلام  الخلّل، فاشترَكَ  ، وأخَذَ عنه غُلامُ  الخِرَقيُّ أخَذَ عنه 
رُ في هذه الطبقة، وهو  وعن والدِ الخِرَقيّ، وعن أصحاب أصحاب أحمدَ، لكنّ الذي يعنينا هو المُؤثِّ

الخلّل، كما سَبَقَ.

الكلام على مشروع غلام الخلال رحمه الله )ت:363هـ(:

يَ غُلامُ الخلّل بذلك؛ لمُلازمتهِِ شيخَه الخلّلَ مُلازمةً شديدةً، فصار كمُلازَمة الغلام لسيده،  سُمِّ
يُلازِمُ سيِّدَه مُلازَمةً  يُلازِمُ والدَه، والعبدُ  العبد، ويُطلَقُ على الصغير، فالصغيرُ  يُطلَقُ على  والغلامُ 
ي بغُلام الخلّل؛ لشِدّةِ مُلازمتِهِ للخلّل، كما سُمي تلميذُ ثعلبٍ بغُلام  تامّةً بحيث إنه لا يترُكه، فسُمِّ
؛ لأنّ العالمَِ يُنسَبُ تارةً  ؛ لمُلازمتهِِ شيخَه ابنَ المَنِّيِّ ثعلبٍ، وسُمي تلميذُ ابن المَنِّيِّ بغُلام ابنِ المَنِّيِّ

إلى أصله ومحلِّه، وكتابه الذي صَنَّفه، أو لازم تدريسه ودراسته، أو شيخِهِ، إلى غير ذلك.

فائدةٌ مهمة في التفريق بين الخلّل وغُلام الخلّل:

والتفريقُ بين الخلّل وغلام الخلّل ممّا يَكثُرُ الالتباس فيه عند ذِكرِهم في كُتب المذهب؛ لأنّ 
الخلّل -وهو الشيخ- كنيتُه أبو بكرٍ، واسمه أحمدُ بنُ محمدٍ، وغلامُ الخلّل أيضًا كنيتُه أبو بكرٍ، 
يَ فيها شيخُه،  نِّ التي تُوفِّ واسمُه عبد العزيز بنُ جعفرٍ، ومنِ المناسب أنْ ُيقالَ: إنّه تُوفِّيَ في نفس السِّ

فبينهما مشابهةٌ في أشياءَ عديدةٍ.

فإذا أُطلقَِ »الخلّل« فالمرادُ به الشيخُ، وإذا أُطلقَِ »أبو بكر« فالمرادُ به التلميذُ، هذا هو الأصل، 
وأمّا إذا قُيِّدَ فيُعرَفُ بالتقييد، فإذا قيل: »أبو بكرٍ الخلّل« فالمرادُ به الشيخُ، وإذا قيل: »غُلام الخلّل« 
أو أبو بكرٍ عبدُ العزيز« فالمرادُ به التلميذ، فلا يَقَعُ الاشتباهُ إلا إذا أُطلقَِ »الخلّل« أو أُطلقَِتِ »الكُنيةُ«، 
والأصلُ في إطلاق »الخلّل« أنْ يُرادَ به الشيخُ، والأصلُ في إطلاق الكُنية أنْ يُرادَ به التلميذُ، وأمّا إذا 

حَصَلَ التقييدُ فالأمرُ ظاهرٌ.

رواياتِ  الخلّل  جَمَعَ  أنْ  فبعدَ  الخّلال،  شيخه  لمشروع  استكمالٌ  هو  الخلّل  غُلامُ  فمشروع 
الإمام أحمد، أراد غُلام الخلّل: أنْ يُناقشَ هذه الروايات، وحاوَلَ الجَمْعَ بينها ما أمكن ذلك، وأنْ 
نْ منِ الكلام على كل شيء؛ ولذلك يقول الطوفيُّ:  يتكلَّم عن الرواة؛ لأنّ الخلّل في جَمْعِهِ لم يَتمكَّ
»ما قال عنه الخلّل: إنّه منِ قديم قول أحمد، يَسيرٌ بالنسبة إلى ما لا يُعلَمُ حالُه«)1))، يعني: أشياءُ 

)1))  �انظر: شرح مختصر الروضة )627/3(.



189

ة(
الث

الث
ة 

سن
)ال

س 
اد

س
 ال

دد
لع

ا
2م

02
5 

وبر
كت

- أ
هـ 

14
47

خر 
الآ

ع 
ربي

المدرسة الحنبلية الفقهية، تاريخها ورجالها وأطوارها

كثيرةٌ لم يُعلَمْ حالُها، هل هي منِ قديم أو منِ جديد قول أحمدَ، أو منِ المنسوخ، وما إلى ذلك، فلم 
رةٌ بسبب كثرةِ الراوايات، وبسب فوتِ  يُحِطِ الخلّلُ إحاطةً تامّةً بكلام أحمدَ؛ لأنّ الإحاطةَ مُتعذِّ

واة عن أحمد. المعرفةِ التامّة لمراتب الرُّ

فجاء غلامُ الخلّل، وأتَمَّ شيئًا منِ مشروع شيخه، وكان ممّا وَصَلَنا منِ مُصنَّفاته: كتاب »زاد 
بالنسبة  كبيرًا  مشروعه  فكان  أحمد،  الإمام  عن  رواية  آلاف  خمسة  منِ  أكثرَ  فيه  جَمَعَ  المسافر« 

لمشروع الخِرَقيّ، الذي هو مجرّدُ العناية بالاختصار والتأليف.

المطلب الرابع: الطبقة الرابعة

الخلّل، وله  الخِرَقيّ وغلامِ  أخَذَ عن  الذي  ابنُ حامدٍ )ت:403ه(،  أتى  الرابعة  الطبقة  ثم في 
شرحٌ على الخِرَقيّ، وله كتبٌ كثيرةٌ، لكنْ لم يَصِلْنا منِ تراثهِِ إلا كتابٌ واحدٌ، وهو الكتاب المُسمّى 
بـ»تهذيب الأجوبة«، وهو كتابٌ عجيبٌ، لا نظير له في المذاهب الأخُرى؛ فقد رأى ابنُ حامدٍ أجوبةَ 
الإمام أحمد تحتاج إلى وضع أصلٍ يَضبطُِها؛ لأنّ أصحابَ الإمام أحمدَ اختَلَفوا فيها، وقد سبَقَ 
مثلً انتقادُ غُلام الخلّل مسائلَ على الخِرَقيّ، وذَكَرَ أنّه لا يصحُّ نسِبَتُها إلى الإمام أحمد، فرأى ابنُ 
نَ في كتابه اختلافَ الأصحاب في التعامل مع رواية الإمام أحمد وأفعاله، مع وَضْعِ  يُدَوِّ حامدٍ أنْ 

ا. أصلٍ يَضبطُِ ذلك، والحقيقةُ أنّه لا يُمكنُِ أنْ يُضبَطَ هذا الأمر ضبطًا تامًّ

أمثلة على اختلاف الأصحاب في التعامل مع روايات الإمام أحمد مما ذكره ابن حامِدٍ في كتابه:

من الأمثلة على ذلك: إذا فعل أحمدُ فعلً يُخالفُِ قولَه، فهل يُؤخَذُ مذهبُ أحمدَ منِ أفعاله؟ 

فعاملوا أفعالَ الإمام وأقوالَه غالبًا كنصوص الشارع، فكما يُستعمَلُ في نصوص الشارع حَمْلُ 
م، ونحو ذلك، فيُقالُ مثلُ ذلك  ر بالمتقدِّ ، ونَسْخُ المتأخِّ المُطلَقِ على المُقيّد، والعامِّ على الخاصِّ
في أقوال الأئمة، ويختلفونَ في بعض المسائل؛ لأنّها قد تكونُ منِ خصائص الشريعة، كما اختَلَفوا 

في أفعال الإمام.

ومن ذلك أيضًا: الخلاف في مسألة التخريج -وهي القياس على كلام الإمام، وسيأتي ذكرُها 
مين لم يستعملوا القياس، ثم ذَكَرَ أنّهم  مُفصّلةً-فذكَرَ ابنُ حامدٍ أنّ أكثرَ أصحاب الإمام أحمد المتقدِّ
اختلفوا في الخِرَقيّ: هل استعمَلَ القياس أو لم يستعمِلْه؟ وهل الموجودُ في »الخِرَقيّ« منصوصاتُ 



القسم190
الثاني البحوث والدراسات

ر، أو ليس  أحمد فقط، أو بعضُها ليس منِ منصوصات أحمدَ؟ فضلً عن كون المنصوص هو المتأخِّ
ر؟ ونحو ذلك منِ المسائل. هو المتأخِّ

يُعجِبُني كذا، هل يريدُ  ومنِ ذلك أيضًا: اختلافُهم في بعض الألفاظ؛ فإذا قال الإمامُ أحمدُ: لا 
الكراهةَ أو التحريمَ؟ وبناءً على هذا الاختلاف يكونُ ثَمّة روايتانِ في المسألة؛ لأنّ أحَدَهم يَحمِلُ 

قولَه: »لا يُعجِبُني« على الكراهة، والآخَرُ يَحمِلُها على التحريم، مع أنّ المرويّ عنه نقلٌ واحدٌ.

أسباب  معرفة  ذلك، وهو  إدراكُ  المهم  ومنِ  كثيرةٌ،  أحمدَ  الإمام  فيها عن  المختَلَفُ  والألفاظُ 
الغَلَط عن الإمام أحمد، وهذا مثالٌ على سببٍ منِ الأسباب، وسيأتي ذِكرُها مجموعةً.

فاعتنى ابنُ حامدٍ -- بقضيّة اختلاف أصحاب الإمام في التعامل مع رواية الإمام أحمد، ولا 
غَرْوَ في أنْ يعتنيَ بهذه المسألة؛ لأنّ شيوخَه قد جمعوا كلامَ الإمامِ أحمد، واختَلَفوا في فَهْمِها، وهو 
عًا زائدًا عمّن قبلَه في التعامل مع  عَ توَسُّ ابنَ حامدٍِ قد توسَّ أنّ  قريبٌ منِ الإمام أحمد، لكنّ الظاهرَ 
التي بعده  الطبقة  عَ ظاهرًا في  التوسُّ التخريج والقياس، وستجدُ هذا  روايات الإمام أحمد في قضيّة 
أنّ  سَبَقَ-  ذَكَرَ -كما  أنّه قد  أخَذَ طريقةَ شيخِهِ- مع  الذي  يَعْلَى،  أبي  القاضي  تلميذِه  -خاصّة عند 
مين منِ أصحاب الإمام أحمد لا يرونَ التخريجَ والقياسَ على كلامه، ولكنهّ استعمَلَ  عامّة المتقدِّ

التخريجَ، ثم شاع التخريجُ بعد ذلك، كما سيأتي.

وهنا لا بُدّ أن يُفرق بين أمرين: 

؛ لبقاء المذهب.  الأول: أنّ قضية التوسع في النقل والتخريج واقعٌ ضروريٌّ

ه.  الثاني: إدراكُ أنّه ليس كل ما يُنقَلُ عن الإمام أحمدَ منِ كلامه، أو منقولً بنصِّ

فإذا أُدرِكَتْ هذه الحقيقة، وأنّ المذهَبَ جزءٌ منه، أو جملةٌ منه؛ قضايا اصطلاحيّةٌ: صار التخريجُ 
الإشكالية  لكنّ  عليها،  الناس  ويتتلمَذَ  الفروعُ،  تُكثَّرَ  لكي  اصطلاحيّةً؛  مسألةً  يكونَ  أنْ  يعدو  لا 
رُ  طين أو غيرِهم- عند عدم إدراك هذه الحقيقة، ممّا يُؤَثِّ رين أو المتوسِّ -وأنت تقرأُ في كُتب المتأخِّ
على تصورات الإنسان في فهم المذهبِ، بل يتعدّى ذلك أحيانًا إلى قضايا عَقَديّة، هل هذا المنقول 
ين  هو منِ نصِّ الإمام أحمد أو لا؟ وقد ذَكَرَ ابنُ تيميّةَ أنّ ما يُذكَرُ في بعض كُتب الأصحاب المتأخرِّ
)1))؛  منِ نصوص في الاعتقاد منسوبةً إلى الإمام أحمد بعضُه منقولٌ بالمعنى، وليست منقولةً بالنصِّ
زُ عند الكلام في الاعتقاد،  ع في بعض الألفاظ، وهو ممّا لا يَستعمِلُه أحمدُ؛ لأنّه يَتحرَّ ولذلك يقعُ التوسُّ

)1))  �الاستقامة )73/1(. وانظر: اقتضاء الصراط المستقيم )420/1، 421(.



191

ة(
الث

الث
ة 

سن
)ال

س 
اد

س
 ال

دد
لع

ا
2م

02
5 

وبر
كت

- أ
هـ 

14
47

خر 
الآ

ع 
ربي

المدرسة الحنبلية الفقهية، تاريخها ورجالها وأطوارها

وفي الفقه كذلك، لكنّ المرادَ بيانُ أنّ إدراكَ هذه الحقائق يُزيلُ كل الغبشِ والإشكالاتِ التي قد تقعُ 
ويتداوَلُها الطلبةُ منِ سؤالهم عن سبب قول الإمام بقولٍ منِ الأقوال، أو كيف يُترَكُ قولٌ لأحمد وقد 

قاله، وغيرُها منِ الإشكالات التي يأتي ذِكرُها مجموعةً.

عُ  عَ في التخريج لعلّه بَدَأَ منِ ابنِ حامدٍ، وسيظهَرُ جليًّا عند القاضي، وهذا التوسُّ القصد: أنّ التوسُّ
لَ منزلَتَه. محتاجٌ إليه ضرورةٍ، ولا إشكالَ فيه إذا نُزِّ

المطلب الخامس: الطبقة الخامسة

ثم جاء بعدَ ابن حامدٍ تلميذُه المُلازِمُ النجيبُ: القاضي أبو يَعْلَى  )ت:458هـ(، وكان والدُه حنفيًّا، 
فأرسَلَه وَصيُّه  بيت وَصيِّه،  إلى  فانتقلَ  تُوفِّيَ والدُه،  ثم  فكان على طريقة والده وهو في سنٍّ صغيرةٍ)1))، 
إلى المسجد القريب، وكان فيه رجلٌ يُقرئُ »مُختصَر الخِرَقيّ« فقرأ عليه العباداتِ، ثم طلب القاضي منه 
إليه  فذهَبَ  المذهب،  فهو شيخُ  ابن حامدٍ؛  إلى  اذهَبْ  لكن  هذا،  إلا  أُحسِنُ  الشيخُ: لا  له  فقال  الزيادةَ، 

ولازَمَه، حتى أنه لم يُؤْثَرْ عن القاضي أنّه رَحَلَ، فكأنّه انقطَعَ لشيخه ابنِ حامدٍ، ووجَدَ عنده البُغية.

سًا للمدرسة؛ ولذلك لمّا جئنا إلى الطبقة الرابعة لم نَذكُرْ منها إلا  وقد كان ابنُ حامد مؤثرًا ومؤسِّ
ابنَ حامدٍ، مع أنّ فيها رجالً ‌كثرينَ، وكلٌّ له أثرٌ، لكنّ الأثرَ البالغَ كان لابنِ حامدٍ، والظاهرُ أنّه البذرة 
التي أنتجَتْ كلَّ تراث القاضي، فطريقةُ ومنهجُ وآراءُ القاضي أصلُه في الجملة منِ شيخه ابن حامدٍ، 

وقد سئلُ ابنُ حامدٍ عند ذهابه إلى الحجِّ في آخر حياتهِِ: على مَن نأخُذُ؟ فقال: خُذوا عن القاضي. 

فهذا يدلُّ على معرفة ابنِ حامدٍ لمنزلة القاضي، وعلى شِدّة المُلازَمة والعلاقة بينهما.

جَمْعَ  ذَكَرْنا  أحمدَ، وقد  إلى معالجة نصوص  بحاجةٍ  زال  ما  المذهبَ  أنّ  القاضي ورأى  فجاء 
الخلّل وغلامهِ للمسائل وما فيها منِ تعارُضٌ إنْ وُجِدَ، علاوةً على أنّ المسائل التي تكلم عنها الإمام 
أحمد محدودةٌ، إذا ما قورنت بمسائل وفروع المذاهب الأخرى، التي لم يتكلَّم عنها الأصحاب، 

وقد كان التخريج محدودًا قبلَ ابن حامدٍ. 

الفقه  في  تأثر  ولذلك  الحنفية،  مصنفات  حاز  القاضي  أن  جهة  من  المذهب،  على  أثر  لها  القاضي  حنفية  أن  )1))  �والظاهر 
بعض  فتجد  مجلدا-  عشر  اثني  قرابة  في  مطبوع  -وهو  العالي  الخلاف  كتب  أوسع  من  وهو  للقدوري،  بـ»التجريد« 
عبارات القاضي في كتبه هي بعينها عبارات القدوي في »التجريد«؛ ولذلك نقد بعض الأصحاب طريقة القاضي وذكر 
أنه يستعمل القياس الطردي كثيرًا، وهي طريقة عند الحنفية، وليس على طريقة متقدمي الأصحاب في التعامل مع الفقه، 
فالذي يظهر أنّ القاضي له منهج خاص يختلف عن منهج المتقدمين، وهذا يستدعي بحثًا مطولً، وما ذكرنا شيء يسير. 

وفي الباب بحث بعنوان: )أثر الحنفية الأصولي على القاضي أبي يعلى الحنبلي(.



القسم192
الثاني البحوث والدراسات

المذهبَ؛  به  لُ  يُكمِّ ما  شيءٍ  كل  في  سَ  فأسَّ النقص،  أوجُه  إكمال  منِ  بُدَّ  لا  أنّه  القاضي  فرأى 
عًا كبيرًا؛ لكي  جُ على الروايات المنقولة عن الإمام أحمد، ولكنهّ توسّع في التخريج توسُّ فبَدَأَ يُـخرِّ
يكونَ في المذهب قولٌ، وأحيانًا لا يَجزِمُ بشيءٍ، فيذكرُ احتمالين وتصيرُ روايتينِ، وتختلفُ الروايةُ 

المنصوصةُ عن الرواية المخرّجة، كما سيأتي.

وكذلك أتى على بعض فنون العلم التي ليس فيها مُصنَّفٌ في المذهب فصنَّفَ فيها، فصنَّفَ في 
السياسة  ، وصنَّفَ في  الحنفيِّ الفقه »العُدّة« على منوال كتاب »مسائل الخلاف« للصيمريِّ  أُصول 

الشرعية »الأحكام السلطانية« على منوال كتاب »الأحكام السلطانية« للماورديّ الشافعيّ. 

أو  بـ»كتب الخصال«، وهي ما كان عبارة عن جملة خِصالٍ  الحقبة ما يُسمى  وظهرَتْ في تلك 
أقسامٍ أو أعدادٍ، فيذكرونَ مثلً: شروطُ الطهارة كذا، ومُوجِباتُ الغُسل كذا، وشروطُ الصلاة كذا، 
بـ»كتب الأقسام«، وبـ»كتب  بـ»كتب الخصال«، وتُسمّى  فأيُّ شيءٍ فيه عددٌ يُجمَعُ في كتاب تُسمّى 

الأعداد«، وقد شاعَتْ في ذلك الزمان)1)).

وألّف أيضًا جملةً منِ المتون، ولكنهّا لم تَرُجْ رواجَ متنِ »مُختصَر الخِرَقيّ«؛ ولذلك لم تَنكَسِفْ 
شمسُ مَتنِ الخِرَقيّ بَعدُ، وألّف بعضَ الشروح، فألّف شرحًا على الخِرَقيّ، وألّف تعاليقَ، والتعاليقُ 
عًا في المسائل المشهورات، التي اختلف فيها الأئمّةُ، وألّفَ في  مُوَسَّ هي: الكُتب التي تبحثُ بحثًا 

رؤوس المسائل، وهي بحثٌ مُختصَر في المسائل المشهورات، فهي أخصَرُ من التعاليق.

م نواقصَ المذهب منِ أوجهٍ عديدةٍ، فحقيقٌ أنْ يُقالَ فيه -كما قال ابن  القصدُ: أنّ القاضيَ تـمَّ
دُ المذهب««)1))، فكما أنّه لم يأتِ بعد أصحاب أحمد كالخلّل، فكذلك  كثيرٍ-: »أبو يعلى هو »ممهِّ
لم يأتِ منِ المؤثِّرين في المذهب قبلَ القاضي ولا بعدَه مثلُه، وكما قيل في الخلّل أنه لولاه لانقطَعَ 
المذهبُ، فكذلك القاضي ربما لولاه لاندَثَرَ المذهبُ؛ لأنّه وإن كان قد بُدئَ باستكمال المذهب 

، وإنما تَمَّ البناءُ على يد القاضي. قبلَه إلا أنّه لم يتمَّ

أسباب الغلط عن الإمام أحمد:

أسباب الغَلَط عن الإمام أحمد عديدةٌ، وأهمها أربعةُ أسبابٍ:

)1))  �ومن أواخر من صنف فيها: الشيخ ابن سعدي ، في كتابه: »القواعد والأصول الجامعة والفروق والتقاسيم النافعة« 
فيصلح أن يُدرج في علم التقاسيم أو علم الخصال.

)1))  �البداية والنهاية، ابن كثير )10/17(.



193

ة(
الث

الث
ة 

سن
)ال

س 
اد

س
 ال

دد
لع

ا
2م

02
5 

وبر
كت

- أ
هـ 

14
47

خر 
الآ

ع 
ربي

المدرسة الحنبلية الفقهية، تاريخها ورجالها وأطوارها

د، فمنهم مَن قال  تَبِ، منِ جهة الضبط، وِمن جهة التفرُّ السبب الأول: أنّ الرواة يختلفون في الرُّ
، ومنهم مَن اختلفوا في  عنه الإمام أحمدُ: »كلُّ ما قاله فهو على لساني وأنا قلتُه« وهو أبو بكرٍ المروذيُّ
إثبات المذهب بروايته كحنبلٍ، ومنهم مَن استعمَلَ القياسَ، حتى قال الإمامُ أحمد: »هذا قلتُه، وهذا 
مَن كَذَب -أي أخطأَ منِ غير قصدٍ- على الإمام أحمدَ، حتى قال الإمامُ أحمدُ:  أَقُلْه«، ومنهم  لم 
»ما أكثرَ ما يُكذَبُ عليّ«)2)) إما خطأً منِ أحد الرواة، أو النقلة عنهم، فالسببُ الأول يتصلُ بمراتب 

الرواة منِ جهة الضبطِ ونحوه.

ذَكَرْنا أنهم يختلفون مثلً في لفظ أحمد: »لا  فيه، وقد  عُ  الفهم، والتوسُّ الخطأ في  الثاني:  السبب 
يُعجِبُني«، ويُخطئِون -أحيانًا- في حَمْل الكراهة على كراهة التنزيه والمرادُ بها كراهةُ التحريم، وقد 
بالكراهة  يُريدونَ  التحريم، ولا  لفظ  إطلاق  زًا عن  تحرُّ الكراهةَ؛  يُطلقونَ  الأئمة  أنّ  القيّم  ابنُ  ذَكَرَ 
رون فيحمِلون هذه الألفاظ على التنزيه)2))، والخطأ في فَهْمِ ألفاظ  التنزيهَ على كلِّ حالٍ، فيأتي المتأخِّ

أحمدَ كثيرٌ، وهذا مثالٌ على ذلك)2)). 

-: أنّ القاضيَ عَقَدَ مسألةً في مخالفة  ع في الفهم -وهو مثالٌ أُصوليٌّ ومنِ أمثلة الخطأ في التوسُّ
الواحد للإجماع: هل ينعقدُ الإجماعُ بمخالفة الواحد أو لا ينعقد؟)2)) 

يرى  لا  )ت:310ه(  جريرٍ  ابنَ  إنّ  قيل:  حتى  الفقه،  أصول  في  مذكورةً  تكن  لم  المسألة  وهذه 
منِ مذهب أحمد  الظاهرَ  أنّ  القاضي  فذكر  منعقدٌ.  فالإجماعُ  الواحدُ  فإذا خالَفَ  الواحد،  مُخالفةَ 
أنّه يوافقُ ابنَ جريرٍ؛ لأنّه لمّا سُئلَِ عن مسألةٍ فأجاب فيها، فقيل له: فلانٌ منِ الصحابة يقولُ كذا، 
يَلزَمُني  أنّه واحدٌ منِ الصحابة، لا  أنّه أراد  فقال: »فلانٌ واحدٌ«)2)) ولكنّ الواضحَ منِ كلام أحمد 
الذهابُ إلى قوله، بل أذهَبُ إلى مذهب الجماعة، ولم يُرِدِ المسألةَ التي ذَكَرَها القاضي؛ لأنّها لم 

. تكن موجودةً في عصر أحمدَ أصلً، بل إنّ النقلَ في هذه المسألة عن ابنِ جريرٍ لا يصحُّ

)2))  �انظر: السنة، للخلال )206/2(.
)2))  �أعلام الموقعين )82/1، 83، 90(.

)2))  �ومن الأمثلة على الخطأ التي ذكرها ابن القيم في حمل ألفاظ السلف على المصطلح الحادث: مصطلح النسخ؛ فذكر أن 
السلف يستعملون النسخ بمعنى أعم من التبديل الذي نعرفه ونستعمله نحن، فالسلف يستعملونه بمعنى التبديل وأيضًا 
بمعنى التخصيص، فربما قال الإمام: هذا النص نسخ هذا، فيُظنُّ أنه أراد معنى التبديل، أي: أبطله، وهو إنما أراد معنى 

التخصيص، أي: خصه، فما زال النص الأول معمولا به. فهذا من جملة الخطأ، والأمثلة على ذلك كثيرة. 
)2))  �العدة، للقاضي أبي يعلى )118-117/3(.

)2))  �العدة )1117/4(.



القسم194
الثاني البحوث والدراسات

في  أحمد  للإمام  قولٍ  إيجاد  إرادةُ  أسبابه  ومنِ  الفهم،  في  الكبير  ع  التوسُّ منِ  ذلك  أنّ  والقصدُ: 
المسائل المدونة، سواءٌ في الفقه أم في الأصول. 

ومِن جملة الخطأ في الفهم: النقلُ بالمعنى، وقد أشَرْنا إلى أنّ بعضَ الرواة ألّف في اعتقاد الإمام 
أحمد، لكنْ ما يَنقُلُه منِ الألفاظ ليس منِ لفظ الإمام أحمد، فيقعُ في اللفظ ما لا يُستحسَنُ، ويُنسَبُ 
إلى الإمام أحمدَ، وقد يكونُ ذلك في غير الاعتقاد؛ ولذلك يقولُ ابنُ رجبٍ عن غُلام الخلّل: »وأبو 
بكرٍ كثيرًا ‌ما ‌يَنقُلُ ‌كلامَ ‌أحمد بالمعنى الذي يَفهَمُه منه، فيقعُ فيه تغييرٌ شديدٌ«)2)) فيحصُلُ الخلطُ 

-أحيانا- بين الرواية المنصوصة المنقولة بالنص، والرواية المنصوصة المنقولة بالمعنى.

إنّه  قلنا:  الخلّل -الذي  الإمام أحمد، فحتى  الثالث: عدم الاستيعاب والإحاطة بكلام  السبب 
أكثرُ وأوسَعُ مَن جَمَعَ كلامَ الإمام أحمد- لم يَستوعِبْ كلَّ كلام الإمام أحمد، وعدمُ الاستيعاب 
رَ، أو تأخذُ المُطلَقَ وتَترُكُ المُقيَّدَ، وهكذا؛  مَ وتَترُكُ المتأخِّ قد يُوقعُِ في الخطأ؛ لأنّك قد تأخذُ المتقدِّ
فِ النبيِّ  ما لا  ةً ومعتبرةً؛ لأنّهم قد أدركوا منِ تصرُّ ولذلك فالصحابةُ  كانت أقوالُهم مقدمَّ

يُمكنُِ نقلُه، وكذلك أصحابُ الإمام أحمد أدركوا منِه أشياءَ لا يُمكنُِ أنْ تُنقَلَ.

فالخلّل -على جلالتهِ، وعلى قَدْر ما لقيَ منِ الرجال؛ فقد لقيَ أكثرَ منِ مئة رجلٍ منِ أصحاب 
الإمام أحمدَ، ولقيَ مَن هم منِ طبقتهِِ أو تلاميذه الذين أخَذَ عنهم- فاته كثيرٌ منِ كلام الإمام أحمد، 
قال ابنُ تيميّةَ: »وأبو بكرٍ الخلّل قد طاف البلاد، وجَمَعَ منِ نصوصه في مسائل الفقه نحوَ أربعين 

دًا، وفاته ‌أمورٌ كثيرةٌ ليست في كُتُبه«)2))؛ لأنّ كلام أحمد مُنتشِرٌ، فلا يُمكنُِ أنْ يُحاطَ به.  مجلَّ

أنهم  ذَكَرْنا  وقد  عنده،  التوقُّفَ  نريدُ  الذي  وهو  القياس،  وهو  التخريج،  قضية  الرابع:  السبب 
والقياس هو:  بالقياس،  فيعملون  الشرعية،  النصوص  الأئمة كالتصرف مع  يتصرفون مع نصوص 
عن  الإمام  سَكَتَ  إذا  فيقولون:  بـ»التخريج«،  القياس  هذا  ويُسمى  بالمنطوق،  المسكوت  إلحاق 
بالمنصوص  فنلُحِقُها  الفِكرُ-  المذاهب، أو مسألةٌ أحدثَها  أنّها موجودةٌ في مذهبٍ من  مسألة -إما 
ويُسمّى  بالمنصوص،  المسكوتَ  فيُلحِقُ  المسألة،  هذه  يُشبهُِ  ما  أحمدَ  كلام  منِ  فينظر  كلامه،  منِ 
هذا بالقياس، والأشهرُ أنْ يُسمّى بالتخريج، ويختصُّ القياس بنصوص الشارع؛ ليَحصُلَ الفرقُ بين 

القياسين.

)2))  �انظر: قواعد ابن رجب )92/2(.
)2))  �انظر: مجموع الفتاوى )111/34(.



195

ة(
الث

الث
ة 

سن
)ال

س 
اد

س
 ال

دد
لع

ا
2م

02
5 

وبر
كت

- أ
هـ 

14
47

خر 
الآ

ع 
ربي

المدرسة الحنبلية الفقهية، تاريخها ورجالها وأطوارها

مَنعْ التخريج، ثم  مين على  وقد اختلفوا في قضية التخريج؛ فأكثرُ أصحاب الإمام أحمد المتقدِّ
بعدَ ذلك صار التخريجُ شائعًا، فذهَبَ إليه ابنُ حامدٍ والقاضي، وذكر بعضُهم قولً ثالثًا للخروج منِ 
هذا الخلاف، فقال: يجوزُ التخريجُ بقيد أنْ يقالَ: »روايةٌ مُخرّجةٌ«؛ لأنّه اصطلاحٌ، فلا يُمنعَُ أحدٌ منِ 
أنْ يقولَ: هذه الرواية مُخرّجةٌ على تلك، بمعنى أنّها لازِمُ قول أحمدَ، أو هذا الفرعُ يُشبهُِ قولَ أحمد 

كذا وكذا.

يَسَعُ القائلَ بذلك طردُ  ولكنْ على القول بمنع التخريج، أو على القول باشتراط ذكرِ القيد: لا 
مذهبه والتزامُه)2))؛ لأمرينِ: 

الأمر الأول: أنهم إذا كتبوا بالفقه فإنهم يجارون الطريقةَ الفقهيّةَ، وما هو موجود في كتب الفقه 
رُه في الأصول، ويُخالفُِه  من استعمال التخريج، فمَن يرى منعَ التخريج تأصيلً لا يَلتَزِمُه تطبيقًا، فيُقَرِّ

في الفقه.

الأمر الآخر: أنّ قضايا النقل ليست كقضايا الاجتهاد، بمعنى أنّها مَبنيّةً على مَن سَبَقَ، فإذا قلتَ 
بمنع التخريج، وأردتَ التزامَه، فسَلمِتَ منِ الأمر الأول، فأنت في الواقع مسبوقٌ بمن يرى جوازَه، 

فستَختَلطُِ عليك الروايةُ المُخرّجةُ بالمنصوصة. 

فيُظَنُّ  والإشكال أنهم يقولون -أحيانًا-: »روايةٌ مُخرّجةٌ« وأحيانًا يطلقونَ، فيقولون: »روايةٌ«، 
فٌ وطريقةٌ تختلفُ  أنّ المُطلقةَ منصوصةٌ، ولا يَلزَمُ أنْ يكونَ الأمرُ كذلك؛ لأنّ كلَّ مُصنِّفٍ له تصرُّ
يَنقُلُ  نفسُه  رُ  المتأخِّ المصنِّفُ  ثم  مُخرّجةٌ«،  »روايةٌ  فيقول:  يُقيِّدُ،  عمّن  ر  المتأخِّ فينقلُ  غيره،  عن 
عمّن يُطلقُِ، فيقولُ: »روايةٌ«، ولا يَذكُرُ أنّها مُخرّجةٌ، مع أنها كذلك؛ فتختلطُ الروايات المنصوصة 
ر؛ حيثُ قيّد إحداهما بأنّها مُخرّجةٌ دون الأخرى،  بالمُخرّجة، بل قد يستدلُّ بهذا الصنيع منِ المتأخِّ

بأنّ الثانية منصوصةٌ.

ولا يَستبينُ الأمرُ إلا بالوقوف على نص أحمد، ولكنّ أكثرَ ما نُقِلَ عنه لا يمكنُ الوصولُ إليه؛ لمِا 
ذَكَرْنا منِ فَقْد كثيرٍ منِ مسائل الإمام أحمدَ، فالخلّل مع كثرة المسائل التي جَمَعَها فقد فاتَتْه مسائلُ 

كثيرةٌ، ثم إنّ كثيرًا ممّا جَمَعَه الخلّل قد فُقِدَ.

منعه  يرى  ممّن  حتى  عنه،  أحدٌ  يَنفَكَّ  أنْ  يُمكنُِ  ولا  التخريجَ،  يستعملُ  الجميع  أنّ  القصد: 

لكن  اصطلاح،  هذا  لأن  هين؛  فيها  فالأمر  الصحيحة:  منزلتها  ونُزّلت  حقيقتها،  عُرفت  إذا  القضية  هذه  أن  ذكرنا  )2))  �وقد 
الإشكال إذا لم يعرف ذلك، وهو فائت على كثير من الطلاب.



القسم196
الثاني البحوث والدراسات

فسيستعمِلُه ضرورةً، وقد ذكرَ المرداويُّ أنّ الجميعَ يَستعمِلُه حتى مَن مَنعََه في أُصول الفقه)2)). 

مع  بالمقارنة  والقاضي  حامدٍ  ابنِ  مدرسة  توسع  من  ذَكَرْناه،  ما  استكمال  إلى  يدعونا  وهذا 
تقسيمُهم  يُمكنُِ  أحمد  منِ أصحاب  مون  المتقدِّ يقالَ:  أنْ  فيُمكنُِ  الخلّل،  الخلّل وغُلام  مدرسة 
إلى مدرستين)2)): مدرسة الخلّل وغُلام الخلّل، ومدرسة ابنِ حامدٍ والقاضي، فمدرسةُ الخلّل 
ابن  دًا في استعمالها، وأمّا مدرسةُ  أكثرُ مُحافظةً وعنايةً بنصوص أحمد، وأكثرُ تشدُّ الخلّل  وغُلام 
عًا؛ لأنّ المرادَ إبقاء المذهب، وأنْ يكونَ كبقية المذاهب، والدليلُ على ما  حامدٍ والقاضي فأكثرُ توسُّ

ذَكَرْناه منِ الفرق بين المدرستين أمورٌ ثلاثةٌ: 

الأمر الأول: أنّ الخلّل وغُلامَ الخلّل يمنعونَ التخريج، وابنَ حامدٍ والقاضيَ يُجيزونه.

وليس  روايةً،  يجعلونها  ولا  حنبلٍ،  مُفرَدات  يقبلونَ  لا  الخلّل  وغُلامَ  الخلّل  أنّ  الثاني:  الأمر 
دٌ بالنظر إلى  الكلام عن حنبلٍ فقط، وإنما المرادُ بيان المنهج في النظر إلى حال الراوي، ففيه تشدُّ

ه روايةً عن أحمد.  دَ به حنبلٌ لا نَعُدُّ الرواة عن الإمام أحمد والموازنة بينهم، فيقولون: ما تفرَّ

روايةً،  حنبلٍ  مفاريدَ  يجعلونَ  فإنهم  ذلك؛  من  العكس  فعلى  والقاضي  حامدٍ  ابنِ  مدرسةُ  وأمّا 
حُ الأخُرى،  فيقولون: رواية عن الجماعة، ورواية عن حنبلٍ، ويقول بعضُهم: أُثبتُِها روايةً، لكنْ أُرَجِّ

حُ الراويةَ المرجوحةَ، وهكذا. ثم تُنقَلُ عن الإمام روايتان، ثم لا يُعرَفُ مَن الراوي، فيأتي مَن يُرَجِّ

كثيرٍ  عن  تُغنيهم  أحمد،  نصوص  إدراك  في  سَعةٌ  الخلّل  وغُلام  الخلّل  عند  أنّ  الثالث:  الأمر 
يَقِلُّ  القياسَ  تجدُ  الثلاثة  المذاهب  إلى  نظَرتَ  فإذا  الشريعة،  بفِقه  شَبَهٌ  فيه  وهذا  التخريجات،  منِ 
عندَهم؛ لقُربهِم منِ النصوص، بخلاف الحنفيّة فيَكثُر عندهم القياس؛ لقلّة النصوص؛ لأنّ الإحاطةَ 
عَتْ دائرةُ النصوص قَلَّتْ  بالأحكام إمّا أنْ تكونَ منِ جهة النصوص، أو من جهة القياس، فإذا توَسَّ

عَتْ دائرةُ القياس قَلَّتْ دائرةُ النصوص)3)). دائرةُ القياس، وإذا توَسَّ

)2))  �الإنصاف )461/1(، وتصحيح الفروع )42/1، 43(.
)2))  �وهذا على جهة الإجمال؛ لأنه لم تصلنا جميع مصنفاتهم، وإن وصلنا شيء من تراث القاضي لكن فُقِدَ أكثرُه، على أنه 

ر شيءٍ منِ مذهب القاضي أكثر من تصور مذهب البقية. يمكن تصوُّ
)3))  �وقال ابن تيمية عمن يقول: »إن أكثر المسائل الشرعية تثبت بالقياس«، قال: »هذا لأنه لم يدرك ألفاظ الشريعة، لكن لو 
أدرك ألفاظ الشريعة رأى أن أكثر أفعال المكلفين والأحكام إنما أخذت من قبيل العموم«، أي: من قبيل عموم الألفاظ، 

وليس من قبيل عموم المعنى؛ لأن عموم المعنى هو القياس. 
ونحوه قوله في الإجماع: »وأما ما يقوله طائفة من أهل الكلام والرأي من أن الإجماع هو مستند معظم الشريعة، فهذا قالوه 
لنقص علمهم بدلالة الكتاب والسنة، وليس في هؤلاء أحد من أئمة الاجتهاد العارفين بدلالة الكتاب والسنة، فهؤلاء 
أخبروا عما في أنفسهم أنه مستندهم، وليسوا من أئمة الاجتهاد، وإلا فالكتاب والسنة قد بيّنا كل ما أجمع المسلمون 

عليه، لم يعلم أن المسلمين أجمعوا على شيء إلا وقد دل عليه الكتاب والسنة« انظر: جامع الفصول )343/2(.



197

ة(
الث

الث
ة 

سن
)ال

س 
اد

س
 ال

دد
لع

ا
2م

02
5 

وبر
كت

- أ
هـ 

14
47

خر 
الآ

ع 
ربي

المدرسة الحنبلية الفقهية، تاريخها ورجالها وأطوارها

القصد: أنّ هذه الأمور الثلاثةَ عند الخلّل وغُلام الخلّل هي على العكس تمامًا عندَ ابن حامدٍ 
والقاضي.

أنواع التخريج:

التخريج على نوعين: 

النوع الأول: تخريجُ حُكم المسكوت منِ المنطوق، ويُسمّى »التخريجَ«، وهو القياسُ العادي، 
فينطق الإمامُ أحمدُ بمسألةٍ، وثمة مسألةٌ أُخرى تُشبهُِها مسكوتٌ عنها، ولم يتكلَّم عنها الإمامُ أحمدُ، 
فالتخريجُ: أنْ تأخُذَ حُكم المنطوق وتجعَلَه في المسكوت، وهذا النوع مختلفٌ فيه بين الأصحاب 

كما سبق.

منِ  فيؤخذُ  والتخريجَ«  »النقلَ  ويُسمى  آخَرَ،  منطوقٍ  منِ  منطوقٍ  حكم  تخريجُ  الثاني:  والنوع   
الثانية روايةٌ  المسألة  منِ منطوق  ويُؤخَذُ  الثانية،  المسألة  جةٌ في  مُخرَّ المسألة الأولى روايةٌ  منطوق 
وروايةٌ  منقولةٌ،  منصوصةٌ  روايةٌ  المسألتين  من  مسألةٍ  كل  في  فيكون  الأوُلى،  المسألة  في  جةٌ  مُخرَّ

جةٌ.  مُخرَّ

ومَن يمنع التخريج فإنّه يمنعَُ النقلَ والتخريجَ منِ بابٍ أَوْلى؛ لأنّ التخريجَ: منطوقٌ ومسكوتٌ، 
وأمّا النقلُ والتخريجُ: فمنطوقٌ ومنطوقٌ، وفي الشريعة –كما هو معلومٌ- لا يجوزُ القياسُ في المنطوق، 

وأمّا مَن يُبيحُ التخريجَ فيختلفون في مسألة النقل والتخريج على قولين.

مثالٌ على النقل والتخريج: 

المسألة الأولى: نص أحمد فيمَن حُبسَِ في مكانٍ نَجِسٍ، وأراد أنْ يُصلِّيَ: أنّه يُصلي في المكان 
النجس، ولا يعيدُ. 

والمسألة الثانية: نص أحمد فيمن لم يَجِدْ إلا ثوبًا نَجِسًا: أنّه يُصلّي بالثوب النجس، ويُعيدُ.

غير  منِ  نصٍّ  منِ  به  جاءت  ما  وَفْق  على  روايةٍ  كلَّ  تُقِرَّ  أنْ  وهي:  الإقرارُ،  الأولى:  فالطريقة 
تخريجٍ، وتقريرُ النقلين، أي: إقرارهما بلا مساسٍ، إمّا لإغلاق باب التخريج، أو لإغلاق باب النقل 

والتخريج، أو لثبوت الفرق في عين المسألة المبحوثة.

الطريقة الثانية: النقل والتخريجُ، فتقاسُ كلُّ مسألةٍ على المسألة الأخرى، ويكونُ في كل مسألةٍ 
حَ الإعادةُ أو عدمُ  روايةٌ منصوصةٌ وروايةٌ مُخرّجةٌ؛ لأنّه لا يوجد فرقٌ بين المسألتين، ثم إمّا أنْ تُرَجَّ



القسم198
الثاني البحوث والدراسات

الإعادة، فصار مجموع الطرق ثلاثةً، مع اشتراك الطريق الثاني والثالث بالنقل والتخريج.

جُ روايةٌ في مسألة مَن حُبسَِ في مكانٍ نجسٍ على نص أحمد في مسألة الثوب النجس،  فيقالُ: تُخرَّ
جُ روايةٌ في مسألة الثوب النجس على نص أحمد في مسألة مَن حُبسَِ في مكانٍ  فيُصلّي ويعيدُ، وتُخرَّ
جةٌ،  نجسٍ، فيُصلي ولا يُعيد، فصار عندنا في كلِّ مسألةٍ من المسألتين روايةٌ منصوصةٌ وروايةٌ مُخرَّ

حَ الروايةُ الأولى والتخريجُ عليها، أو الروايةُ الثانيةُ والتخريجُ عليها. ثم إما أنْ تُرَجَّ

وبناءً على اختلاف الأصحاب في نوعي التخريج تختلفُ طريقتُهم في حكاية المذهب)3)): 

ثم  المسألتين،  بين  الفرق  لعدم  روايتين؛  مسألة  كل  في  يحكي  فإنّه  التخريج:  جواز  يرى  فمَن 
مة بالمتأخرة إن أمكنَ، فلا بُدَّ منِ معرفة الرواية المتقدمة والمتأخرة؛  يصيرون إلى نَسْخِ الرواية المتقدِّ
بالنص وبالتخريج، وإلا صيرَ إلى طرق  المعُتبرة، وتكون مُعتبرةً  مُلغاة، والثانية هي  مة  المتقدِّ لأنّ 

الترجيح الأخرى. 

المنصوصة  الرواية  المسألة روايةً واحدةً، وهي  فإنّه يحكي في  التخريج:  يرى عدم جواز  ومَن 
أنّ  هو  والفرقُ  المسألتين،  بين  الفرق  لوجود  عارضًا؛  هنا  للتخريج  منعُه  يكونُ  أو  مسألةٍ،  كل  في 
رُ  ه؛ إذ لا يُتصوَّ المحبوسَ بمكانٍ نجسٍ لا يُمكنُِ أنْ نَحكُمَ عليه بغير الصلاة، فليس ثَمّة تخييرٌ في حقِّ
ه، وهو  تخييرٌ في حقِّ فثَمّة  النجس  الثوب  الصلاة في  النجسِ، بخلاف  المحلِّ  يُصلّيَ في  أنْ  إلا  منه 
تَ  أنّه إمّا أنْ يُصلِّيَ بالثوب النجسِ ويكون قد سَتَرَ عورتَه فحافَظَ على شرط ستر العورة، لكنهّ فَوَّ
تَ  اجتنابَ النجاسة، وإمّا أنْ يُصلِّيَ عُريانًا ويكونُ قد حافَظَ على شرط اجتناب النجاسة، لكنهّ فَوَّ
حَ أحدَهما، أُمرَِ بالإعادة؛ لأنّ الترجيحَ منسوبٌ إليه. سترَ العورة، فلمّا صار عنده احتمالان، وقد رَجَّ

وهنا أيضًا مبحثٌ آخَرُ، وهو: هل الإمامُ أحمد عندما قال: »يُعيد« قاله على سبيل الاستحباب 
أراد  فيه عن الإمام أحمد، وهل  يُختلَفُ  أيضًا ممّا  الوجوب؟ فهذا  قاله على سبيل  أم  والاحتياط، 

ا. ترةَ في الوقت فقط؟ وهَلُمَّ جَرًّ وجوبَ الإعادة مُطلقًا، أم إذا وَجَدَ السُّ

المطلب السادس: الطبقة السادسة

ا، ومن  بعد ذلك تأتي الطبقة السادس، وهم تلاميذ القاضي، وقد أخذ عن القاضي عددٌ كبير جدًّ
فقد  بعضَهم،  مُ  يُقدِّ القاضي  كان  وقد  وغيرهم،  جعفرٍ،  أبو  والشريفُ  يعقوبُ،  القاضي  أشهرهم: 

المراد  وليس  المذهب،  في  الخلاف  نقل  في  أو  المذهب،  حكاية  في  الأصحاب  خلاف  هو:  الطرق  باختلاف  )3))  �والمراد 
اختلافهم في تصحيح المذهب.



199

ة(
الث

الث
ة 

سن
)ال

س 
اد

س
 ال

دد
لع

ا
2م

02
5 

وبر
كت

- أ
هـ 

14
47

خر 
الآ

ع 
ربي

المدرسة الحنبلية الفقهية، تاريخها ورجالها وأطوارها

لكثرة  أكبرُ؛  مكانةٌ وشهرةٌ  لغيرهم  كان  لكنْ  الناسَ في جنازتهِ،  أبو جعفرٍ  الشريفُ  يَؤُمَّ  بأنْ  أوصى 
تصانيفهم، كأبي الخطّاب )ت:510ه(، وابنِ عَقيلٍ )ت:513ه(.

فكان لأبي الخطّاب وابنِ عَقيلٍ أثرٌ بالغٌ في المذهب، وإنْ لم يكن بدرجة مَن قبلَهم؛ لأنّ الذي 
نَقْدِه ومناقشتهِ، وليس المرادُ بالنقد  صنعه أبو الخطّاب وابنُ عَقيلٍ هو استنساخ كلام القاضي مع 
الثلاثة  هؤلاء  بين  يُقرن  دائمًا  ولذلك  معارضةً؛  أو  موافقةً  إمّا  الدراسةُ  المرادَ  لكنّ  الاعتراضَ، 
-فيقال: قاله القاضي وأبو الخطّاب وابنُ عَقيلٍ، أو يقالُ: القاضي وأبو الخطّاب، دونَ ابنِ عَقيلٍ، أو 

لُ بعضُها بعضًا. العكس، وهكذا- لأنها مدارسُ يُكمِّ

إليه، ونَقَدوا هذه  لَ  سُ هذه المدرسة، وأبو الخطّاب وابنُ عَقيلٍ درسوا ما توصَّ مُؤَسِّ فالقاضي 
ومُؤَلَّفٌ  الخطّاب  لأبي  مُؤَلَّفٌ  يُقابلُِه  للقاضي  مُؤَلَّفٍ  كل  الغالب-  -في  تجدُ  ولذلك  المدرسة، 
عَقيلٍ  ابنُ  »التمهيدَ«، وألّف  الخطّاب  أبو  »العُدّة«، وألّف  القاضي  ألّف  ففي الأصول  عَقيلٍ؛  لابنِ 
»الواضحَ«، وفي المتون المُختصَرة ألّف القاضي جملةً منِ المتون، ومنِ أشهرها »الجامعُ«، وألّف 
الخطّاب  أبو  ألّف  المسائل  رؤوسُ  وكذلك  »التذكرةَ«،  عَقيلٍ  ابنُ  وألّف  »الهدايةَ«،  الخطّاب  أبو 

»رؤوس المسائل«.

وهكذا تجدُ التشابُهَ بينهم، وإنْ كانت مصنَّفات القاضي أكثرَ منهما بكثير، وكان لهذا أثرٌ في تأثير 
فاته، إلا أنّ الذي لم  القاضي، فلمّا كَثُرَت تصانيفُه كان تأثيرُه أعظَمَ، وعلى كثرة ما وَصَلَنا منِ مُؤَلَّ

يَصِلْنا أكثرُ.

والقصدُ: أنّ هذه المدرسة هي دراسةٌ نقديّةٌ لآراء القاضي، سواءٌ في الفقه أو الأصول.

الكلام على متن »الهداية« لأبي الخطاب )ت:510ه(:

ألّف أبو الخطّاب متناً في الفقه، وهو »الهداية«، وهو المتنُ الثاني منِ المتون الثلاثة التي صار لها 
الخطّاب »الهدايةَ« بترتيبٍ أحسَنَ وأجودَ منِ ترتيب »مُختصَر  أبو  ألّف  المذهب، وقد  بالغٌ في  أثرٌ 

الخِرَقيّ«، وذكرَ فُروعًا أكثر بكثيرٍ منِ فروع الخِرَقيّ.

أبي  ما هو عند  الترتيب  منِ حُسن  فيها  تَجِدْ  لم  عَقيلٍ  ابنِ  أو  القاضي  مُؤَلَّفات  إلى  نظرتَ  وإذا 
الخّطاب؛ ولذلك لم تُؤَثِّرء مُختصراتُهم على »مُختصَر الخِرَقيّ«، فما زال الناسُ يدرسونَ »مُختصَر 
سُ »مُختصَر الخِرَقيّ«،  الخِرَقيّ« إلى أن جاءت »الهدايةُ« لأبي الخطّاب، فصار يُدَرّسُ »الهداية« ويُدَرَّ

وكان لهذين المتنينِ أثرٌ على المتن الثالث، وهو »المُقنعِ« لابنِ قُدامةَ، على ما يأتي الكلامُ عليه.



القسم200
الثاني البحوث والدراسات

بمعلمٍ  الخطّاب  أبو  رَ  تأثَّ فقد  المُزَنيِّ،  منوال  على  نَسَجَ  الخِرَقيَّ  أنّ  كما  يُقالَ:  أنْ  المهم  ومنِ 
، كان مُبرَّزًا في ذاك الزمان، حتى إنّ نظِام الـمُلكِ بنى له مدرسةً مشهورةً تسمى بـ»المدرسة  شافعيٍّ

.((3( النظاميّةِ«، وهو الإمامُ الشيرازيُّ

أو  ب« و»التنبيه«  بـ»المُهذَّ فتأثر   ، الشيرازيِّ تأثّر بتصانيف  أبا الخطّاب  أنّ  يُلحَظَ  أنْ  ينبغي  فممّا 
بأحدِهما، ويظهَرُ هذا الأثرُ في المسائل والتقاسيم وترتيب بعض المواطن، وتجدُ ترتيبَ »الهداية« 

رين.  ا عن طريقة المتأخِّ رين، وأمّا الخِرَقيُّ فبعيدٌ جدًّ هو الموافقُ غالبًا لمذهب المتأخِّ

الشيرازيّ  بكُتب  »التمهيد«-  هو  -الذي  الفقه  أصول  في  كتابه  في  الخطّاب  أبو  تأثَّر  وكذلك 
الأصوليّة، وغالبًا تجدُ العالمَِ يتأثرُ بشخصيةٍ مُعيَّنةٍ في أكثرَ منِ وجهٍ؛ للتقارُب في جانبٍ -أو أكثر- 
من الجوانب، ويقولون: اختيارُ الرجل قطِعةٌ منِ عقلهِِ، فيُعجِبُه في هذا الرجل كذا وكذا، فيأخُذُ منه 

ذلك)3)).

الفرق بين طريقة القاضي وأبي الخطّاب وابنِ عَقيلٍ في التعامل مع نصوص الإمام أحمدَ:

لكنّ  أحمدَ،  نصوص  مع  التعامل  في  عَقيلٍ  وابنِ  الخطّاب  وأبي  القاضي  طريقة  بين  فرقٌ  ثَمّة 
استيعابَ الكلام عن هذا الفرق قد يصعبُ، لكنْ نشيرُ إلى ذلك بذكر نقلٍ عن ابنِ عَقيلٍ عن شيخه، 
يُجعَلَ  أنْ  والأوَْلى  أَظْهَرِهِ،  على  أحمد  كلام  ظاهرَ  يَحمِلَ  أنْ  شيخِنا  طريقة  على  »الغالبُ  قال: 
على  الظاهرَ  أحمد  كلام  لُ  يُؤَوِّ القاضيَ  أنّ  والمعنى:  الأشهَرُ،  بالأظهر:  والمراد  روايتان«)3))، 

الأشهر، فيصيرُ الأشهرُ والظاهرُ روايةً واحدةً، والأوَْلى أنْ يَجعَلَهما روايتينِ. 

دُ  فتتعدَّ واحدةٍ،  حالةٍ  على  الحَمْل  إمّا  طريقتانِ:  له  التعارضُ  ظاهرُهما  روايتين  بين  والجَمْع 
التعارضُ  فينتفي  أُخرى،  حالةٍ  على  والثانيةُ  حالةٍ  على  الروايتين  إحدى  تُحمَلَ  أنْ  وإمّا  الروايةُ، 
والتعددُ، والحَمْل على حالين قد يكونُ فيه تكلُّفٌ؛ ولذلك فالحملُ على حالةٍ قد يخلو من ذلك، 

لكنْ يَفتقِرُ حينئذٍ إلى ترجيحٍ.

عُ، ويميلُ إلى  لُ لطريقة القاضي يجدُ أنّه على عكس ما ذَكَرَه ابنُ عَقيلٍ، فالقاضي يتوسَّ والمتأمِّ

)3))  �وقد كان الشيرازي مدرسًا بارعًا مشهورًا، والذي يقرأ سيرته يعرف أثره البالغ في التعليم؛ ولذلك فإن المذهب الشافعي 
كـ»المنهاج«  الشافعية  متون  ثم  المهذب«،  النووي في »شرح  الذي شرحه  »التنبيه«، و»المهذب«  ألّف  فقد  مبنيٌّ عليه، 

ونحوها تأثرت بكتب الشيرازي.
)3))  �انظر: البيان والتبيين )83/1(.

)3))  �انظر: الفروع )34/7، 35(.



201

ة(
الث

الث
ة 

سن
)ال

س 
اد

س
 ال

دد
لع

ا
2م

02
5 

وبر
كت

- أ
هـ 

14
47

خر 
الآ

ع 
ربي

المدرسة الحنبلية الفقهية، تاريخها ورجالها وأطوارها

القاضي  طريقة  »هذه  قال:  الإشكالِ،  حلِّ  في  القيّم  لابنِ  كلامٍ  على  وقفتُ  وقد  الروايات،  تكثير 
رة..«)3))؛ لأنّ كُتُبَ القاضي كثيرةٌ؛ حيث ابتدأ التصنيفَ في سنٍّ  القديمةُ، وأمّا طريقتُه في كُتُبه المتأخِّ
التعاطي مع المذهب، وما إلى ذلك؛  ر نُضجه وطريقته في  رة، فكُتُبه فيها اختلافٌ، بسبب تطوُّ مُبكِّ
ولذلك فابنُ تيميّةَ وابنُ القيّم وغيرُهم يهتمون في النقل عن القاضي بتعيين المصدر، فيقالُ مثلً: هذا 
د« -وهو منِ كُتُبه القديمة- أو: هذا في »التعليقة«، وهكذا؛ لأنّ ثَمّة تفاوتًا كبيرًا في المنهج  في »المُجرَّ

بين كُتبه القديمة وكُتبه المتأخرة، فلعل كلامَ ابنِ عَقيلٍ محمولٌ على حالٍ منِ أحوال القاضي.

نُخليَ  أنْ  نُرِدْ  لم  الثلاثة، وإن كانت لا تستوعبُ شيئًا، لكن  بين هؤلاء  الفرق  إلماحةٌ في  وهذه 
البحثَ منِ الإشارة إليها.

المطلب السابع: الطبقة السابعة

وأما الطبقة السابعة الذين هم تلاميذ تلاميذ القاضي، وكذلك تلاميذهم -فهما طبقتان تقريبًا- 
الزاغونيّ، وربما  ابنُ الجوزيّ وابنُ  الطبقة:  بالغٌ، لكنْ منِ مشاهير  أثرٌ  لها  فيها شخصيّةٌ  فلا توجدُ 
، وقد أخَذَ عن تلاميذ أبي الخطّاب وابنِ عَقيلٍ،  كانت أهم شخصية لها تأثيرٌ هو أبو الفتح ابن الـمَنِّيِّ
وكان شيخًا لغُلام ابنِ المَنِّيِّ وابنِ قُدامةَ، وله أثرٌ بالغٌ عليهما، والقارئُ في ترجمة أبو الفتح يجدُ أنّه 
ا،  قُ ابنُ قُدامةَ يُجِلُّه جدًّ كان عالـمًا واسعًا في الخلاف والفقه، وما يتصلُ بتلك العلوم، وكان المُوَفَّ

رًا شديدًا.  رَ به تأثُّ فلعلّه تأثَّ

فأبو الفتح هو أهمُّ مَن يُذكرُ في هذه الطبقة، وإنْ كان لا يوجدُ شخصٌ في هذه الطبقة يَبلُغُ في التأثير 
قُ ابنُ قُدامةَ، وكان هو الفيصل بين  مَن سَبَقَ أو مَن يأتي ذكرُه من الأعلام المؤثِّرين، إلى أن جاء المُوَفَّ
ين -على اصطلاحٍ منِ الاصطلاحات في التقسيم)3))- فجاء ابنُ  مين ومذهب المتأخرِّ مذهب المتقدِّ
رُ في المذهب في الجملة بعد المُوَفَّق، وتغيَّر  قُدامةَ واستكمل مسيرةَ تطوير المذهب، ثم توقَّفَ التطوُّ
الروايات  بينها، إلى الترجيح بين هذه  العناية بنصوص الإمام أحمد والترجيح  مسارُ المذهب من 
بالرجال، فيقال مثلً: ما اتفقَ عليه القاضي وأبو الخطّاب وابنُ عَقيلٍ هو المذهبُ، ولا يُنظَرُ إلى نص 

رين، وهم مَن بعد المُوَفَّقِ، كما سيأتي. أحمد، وهذه هي سمةُ مذهب المتأخِّ

)3))  �انظر: زاد المعاد )465/6(.
)3))  �وتأتي الإشارة عليها عند الكلام على الإنصاف.



القسم202
الثاني البحوث والدراسات



203

ة(
الث

الث
ة 

سن
)ال

س 
اد

س
 ال

دد
لع

ا
2م

02
5 

وبر
كت

- أ
هـ 

14
47

خر 
الآ

ع 
ربي

المدرسة الحنبلية الفقهية، تاريخها ورجالها وأطوارها

المبحث الثاني: المذهب عند المتأخرين

المطلب الأول: الموفق ابن قدامة رحمه الله )ت:620ه(

:((3( مدخل في ترجمة الموفق

عموم  وعلى  المذهب،  على  بتأثيره  يتصلُ  ما  وسنذكرُ  حافلةٌ،  سيرتُه    قُدامةَ  ابنُ  قُ  المُوَفَّ
الحنابلة، منِ خلال سيرته ومصنفاته. 

وآلُ قُدامةَ كان لهم مكانةٌ عند الحنابلة، وكانوا يقيمونَ في فلسطين قُربَ بيت المقدس، وقد وُلدَِ 
قُ ابنُ قُدامةَ في »جَمّاعيلَ«، وهي قريبةٌ منِ بيت المقدس، وكان أبوه أحمد صاحبَ عِلمٍ وعبادةٍ  الموَفَّ

مًا عند القوم. مشهودةٍ، وكان مُقدَّ

فلما استولى الكفارُ على المحل الذي هم فيه، وصارت لهم الغلبةُ: رأى أبوه أن يُهاجِرَ هو ومَن 
معه عن ذلك المكان، فسَبَقَ القومَ إلى الهجرة؛ ليبحثَ عن محلٍّ مناسبٍ، فلمّا وَجَدَ مكانًا يَنزِلُ فيه 
قُ ابنُ عَشْرِ سنواتٍ- إلى الشام، واستوطنوا  أرسَلَ إلى ابنه أبي عُمَرَ)3))، فجاء المقادسة كلُّهم -والـمُوفَّ
، ولعله حصل نزاعٌ مع مَن كانوا فيه بسبب خشيتهِم منِ سطوة  ذلك المكان، ثم لم يناسبهم هذا المحلُّ
يَ بعد ذلك بـ»الصالحية«، ولم يَكُنْ فيه أحدٌ غيرهم،  المقادسة، فانتقلوا إلى محلٍّ آخَرَ، وهو الذي سُمِّ

فسكنوه وعَمَروه، حتى يُقالُ: إنّ أولَ ما بُنيَ فيه هو بيت والدِ المُوَفَّق، ثم بيتُ أخيه أبي عُمَرَ.

وبنى أبو عمر »المدرسةَ العُمريّةَ« التي هي منِ أشهر المدارس الحنبلية، ودَرَسَ فيها المُوَفَّقُ، ثم 
مًا فيها، وكثيرٌ منِ أوقاف الكتب الموجودة في »المكتبة الظاهرية« هي موقوفةٌ -إلى الآن-  صار مُعلِّ
على مدرسة أبي عمر، وبنى أيضًا فيها الجامعَ الذي يُسمى بـ»الجامع المظفريّ« أو »جامع الحنابلة«، 
بـ»الصالحية« قيل:  التي نزلوها  المَحلّة  يَتْ هذه  المعروفة، وسُمِّ المشهورة  أيضًا منِ الأماكن  وهو 
نسبة إليهم لصلاحهم؛ لأنّ والدَ ابنِ قُدامةَ كان صاحبَ ديانةٍ، وكذلك ابنهُ أبو عمر وابنُ قُدامةَ -كما 

سيأتي في طرفٍ منِ سيرتهِ- حتى قيل:

)3))  �وقد كتبت عنه ترجمة مفردة بعنوان: )القول الموفق في ترجمة الإمام الموفق( نشرت في مجلة الفقه الحنبلي وأصوله، 
ذكرت زبدتها هنا.

ربّانا وزوّجنا، وهو  أنه  أخيه:  الموفق عن  له كالأب، حتى ذكر  أبي عمر، فكان  بأخيه الأكبر  قوية  للمُوفق صلة  )3))  �وكان 
الذي أوفده إلى بغداد ليطلب العلم، فكان يذكره ويبجله، وكان أبو عمر صاحب علم وديانة مشهورة، وكان له أثر على 

الحنابلة.



القسم204
الثاني البحوث والدراسات

أَقَامُوا بهَِا  الحُِونَ  وَالصَّ جَنَّةٌ  الحِِيَّةُ  لَمُالصَّ يَارِ وَأَهْلهَِا منِِّي التَّحِيَّةُ وَالسَّ فَعَلَى الدِّ

ابنُ قُدامةَ قريبَ العشرين أوفَدَه أخوه أبو عُمَرَ إلى بغداد، وهذه رحلتُه الأوُلى إلى  بَلَغَ  ثم لمّا 
»عُمدة  كتاب  صاحب  المقدسيّ،  الغني  عبد  الحافظ  الطلب:  وفي  الصبا  في  صاحبه  وكان  بغداد، 

الأحكام« المشهور، وهو ابنُ عمّة المُوَفَّق، فوالدةُ عبد الغنيّ المقدسيّ هي أختُ والدِ المُوَفَّقِ.

فرَحَلَ معه إلى بغدادَ الرحلة الأولى، وكان أول مَن قرأوا عليه عبد القادر الجيلانيّ، وكان فقيهًا 
الخِرَقيّ«،  المُوَفّقُ: قرأتُ عليه منِ حفظي »مُختصَر  »الغُنية«، قال  المذهب، وله كتاب  معروفًا في 

وقرأ عليه الحافظُ عبدُ الغنيّ منِ »الهداية«)3)).

الغايةَ أولها: »الخِرَقيّ«  بَلَغتِ  التي لها شهرةٌ  الحنبليّة  المتونَ  أنّ  ذَكَرْنا سابقًا  وهذا مصداقُ ما 
بـ»الخِرَقيّ«، وبعض  له عناية  الطلبة  بـ»الهداية«، وبعض  له عناية  الطلبة  والثاني: »الهدايةُ«، فبعض 

قِ »الخِرَقيّ«.  الطلبة يحفظُ الاثنين، فكان منِ محفوظات المُوَفَّ

الجيلاني  وفاة  بعد  ثم  وأيّامًا،  شهرًا  حياته  منِ  وأدركوا  سكنه-  في  -أي:  الجيلاني  عند  فأقاموا 
انتقلوا إلى ابن الجوزيّ، وأقاموا عنده مُدّةً لعلّها يسيرةٌ، ثم انتقلوا إلى أبي الفتح ابنِ المَنِّيِّ -الذي 
قُ تأثرًا كبيرًا، فلازَمَه في هذه الرحلة،  المُوَفَّ رَ به -فيما يظهَرُ-  ذَكَرْنا طرفًا منِ خبرِه سابقًا- وقد تأثَّ

جَ عليه؛ لأنّه قرأ عليه الفقهَ والأصولَ والخِلافَ. تُها أربعَ سنواتٍ، وكأنّه تخرَّ وكانت مُدَّ

مًا في الأصول،  المَنِّيِّ بالمقام الأعلى في المذهب في ذلك الزمان، فقد كان مُقدَّ ابنُ  وأبو الفتح 
مًا أيضًا في الخلاف، وفي الجَدَلِ، وما يتصلُ بذلك، لكنْ لم تَصِلْنا مُصنَّفاتُه، فلم نَطَّلعِْ على أثر  ومُقدَّ

الرجل في كُتب القوم.

والتأثيرُ عمومًا على ضربينِ: 

قِ ابنِ قُدامةَ في مُصنفّات الحنابلة. الأول: التأثيرُ المباشرُ، كتأثير المُوَفَّ

والثاني: التأثيرُ بواسطةٍ، كتأثير أبي الفتح ابنِ المَنِّيِّ على ابنِ قُدامةَ، فلا يَظهَرُ أثرُه المباشِرُ، وإنّما 
يظهَرُ أثرُه بواسطةٍ، فمِن المُصنِّفينَ مَن أثرُه ظاهرٌ بنفسه، ومنهم مَن أثرُه يظهَرُ بواسطةٍ، ومنهم مَن 
يظهَرُ أثرُه عندَ الله ، وإنْ لم يظهَرْ أثرُه عند الخلق؛ ولذلك يأتي النبيُّ يوم القيامة وليس معه أحدٌ، 
مًا على كل  مُقدَّ يكونُ  ذلك  أحدٌ، ومع  يَعرِفُه  فلا    النبيِّ   على  الُله  ه  يَقُصَّ لم  مَن  الأنبياء  ومنِ 

مٌ ولو لم يَكُنْ معه تابعٌ. الخَلْق، فالنبيُّ مُقدَّ

)3))  �انظر: سير أعلام النبلاء )442/20(.



205

ة(
الث

الث
ة 

سن
)ال

س 
اد

س
 ال

دد
لع

ا
2م

02
5 

وبر
كت

- أ
هـ 

14
47

خر 
الآ

ع 
ربي

المدرسة الحنبلية الفقهية، تاريخها ورجالها وأطوارها

فأثرُ الإنسان منِ الأمور التي يَستبشِرُ بها الإنسانُ، ويسألُ الَله  أنْ تكونَ في ميزان حسناته )إنَِّا 
منها  يَلزَمُ  رفعةٍ  أو    الله  عند  تقديمٍ  كلُّ  ليس  لكنْ  ]ص:46[،  ارِ(  الدَّ ذِكْرَى  بخَِالصَِةٍ  أَخْلَصْناَهُمْ 
نيّةٌ وعزمٌ وعمَلٌ، وأمّا الآثارُ فهي  أنْ يكونَ للإنسان أثرٌ أو ذِكرٌ، وإنّما يَكفي منِ ذلك أنْ يكونَ له 

. منِ الله

، ثم رَحَلَ رحلتَه الثانيةَ إلى بغدادَ، ولقيَ  قُ إلى الشام، وبعد ذلك رَحَلَ إلى الحجِّ ثم عاد المُوفَّ
، وعرضَ عليه في هذه الرحلة مئةَ مسألةٍ منِ الخلاف؛ لأنّ أبا الفتح -كما  شيخَه أبا الفتح ابنَ المَنِّيِّ
قٌ في المذهب، ثم لمّا أراد الخروجَ -وهو لم  ذَكَرْنا- كان مَعنيًّا بالخلاف، ومعرفةِ الجَدَلِ، وهو مُحَقِّ
يجاوِزْ سنَّ الثلاثين- قال له شيخُه أبو الفتح: »اسكُنْ هنا؛ فإنّ بغدادَ مُفتقِرةٌ إليك، وأنت تَخرُجُ منِ 

رٍ. قِ ابنِ قُدامةَ منِ زمنٍ مُبَكِّ بغدادَ ولا تُخَلِّفُ فيها مثِلَكَ«)4))، وهذا يدلُّ على نبوغِ المُوَفَّ

وممّا يدلُّ على مكانته أيضًا: ثناءُ العزِّ بن عبد السلام عليه، ومكانةُ العزِّ معروفةٌ، وثناؤُه ليس كثناء 
غيره؛ فهو مُقِلٌّ منِ المديح، قال: »ما رأيتُ في كُتب الإسلام مثل »المحلّى« لابن حزمٍ، و»المُغني« 
لابن قُدامةَ«)4))، ولـ»المحلى« لابنِ حزمٍ مكانةٌ عاليةٌ عند علماء الإسلام، فقَرَنَه به، فـ»المغني« منِ 
كُتب الإسلام، فإذا نظرتَ إلى كُتب الحنابلة مثلً تجدُ النقلَ عنها قليلً في المذاهب الأخُرى، بل 
يكادُ يَنعدِمُ، لكنّ النقلَ والإفادةَ عن »المغني« عامّةٌ متوافرةٌ، وليس نقلً عارضًا، بل له تأثيرٌ بالغٌ في 

جملةٍ منِ مصنَّفات أصحاب المذاهب الأخرى.

فغَضِبَ  قرينيَن؟  وكانا  ابنُ عساكرَ،  أو  قُ  المُوَفَّ أعلمُ؛  أيهما  السلام:  عبد  بنُ  العزُّ  سُئلَِ  وأيضًا: 
قُ أعلَمُ بمذهب الشافعيّ منِ ابنِ عساكرَ الشافعيّ«)4))، فهو أعلَمُ  العزُّ بنُ عبد السلام، وقال: »المُوَفَّ

بمذهب غيره فضلً عن مذهبه.

وأبلغُ منِ هذا كلِّه قولُ ابن تيميّةَ -وليس ممّن يُكثرُِ المديحَ-: »ما دَخَلَ الشامَ بعدَ الأوزاعيّ أفقَهُ 
منِ المُوَفَّقِ«)4)) وكان الأوزاعيُّ صاحبَ مذهبٍ، وله أتباعٌ كالأئمة الأربعة، والشامُ بلادُ العلم مع 

بغدادَ.

ه ورحلاته إلى بغدادَ، استقرَّ مَرّةً أُخرى في الشام، واشتغل بأمرينِ:  قُ منِ حَجِّ ثم بعدَ أنْ عادَ المُوَفَّ

)4))  �ذيل طبقات الحنابلة، لابن رجب )287/3(.
)4))  �انظر: سير أعلام النبلاء، للذهبي )193/18(.

)4))  �انظر: تاريخ الإسلام، للذهبي )609/13(.
)4))  �انظر: ذيل طبقات الحنابلة، لابن رجب )286/3(.



القسم206
الثاني البحوث والدراسات

بالإمامة وبالتعليم، وكان صاحبَ عبادةٍ، وصاحبَ علمٍ؛ علمٍ بالتصنيف، وعلمٍ بالإلقاء والتدريس، 
فجَمَعَ هذه الأمورَ الثلاثةَ: العبادةَ، وحُسنَ أداء التعليم، وحُسنَ أداء التصنيف. 

منِ  أحسَنُ  »وخَطُّه  فيُقالُ:  العلماء،  بعض  ترجمة  على  التراجم  كُتب  في  أحيانًا  تقفُ  ولذلك 
لفظه« يعني: تأليفُه أحسَنُ منِ ألفاظه، أو العكس: »ولسانُه أبلَغُ منِ خَطِّه أو قلمِهِ« وابنُ قُدامةَ ممّن 

قَه اللهُ  فجَمَعَ بين الأمرين. وَفَّ

مًا  معلِّ كان  فقد  الشيرازيّ؛  وشخصيّةِ  قُدامةَ  ابنِ  قِ  المُوَفَّ شخصية  بين  تقاربًا  ثَمّة  أنّ  والحقيقةُ 
أعلى  قُدامةَ  ابنِ  المُوَفَّق  أثرُ  كان  وإنْ  النِّظاميّةُ -كما سبقَ-  المدرسةُ  له  بُنيَِتْ  وقد  بارعًا،  ومُصنِّفًا 
في عموم المذاهب منِ أثر الشيرازيّ؛ ولذلك فالشيرازيّ كان يُصَنِّفُ في الخلاف، وكان قرينهُ ابنَ 
الصّبّاغ يقولُ: »لو اصطَلَحَا أبوحنيفةَ والشافعيُّ ذهَبَ علمُ أبي إسحاق«)4))؛ لأنّ جميع مُصنَّفاته 

أولَ الأمر في الخلاف، ثم ألَّفَ بعد ذلك في المذهب، فصارَتْ له الحظوةُ.

قِ ابنِ قُدامةَ، وكيف كان يَصرِفُ أوقاتَه؛  ومنِ محاسنِ النقول: أنّهم نَقَلوا عمَلَ يومٍ منِ أيّام المُوَفَّ
فكان الناسُ يشتغلونَ عليه بُكرةً إلى ارتفاع النهار -أي: منِ بعد الفجر إلى ما بعد الشروق بزمنٍ- 
ثم يشتغلونَ عليه منِ الظُّهر إلى المغرِبِ، ويقرؤونَ عليه في تصانيفه وفي غيرها)4))، ثم يَرجِعُ بعدَ 
المغرب إلى بيتهِِ فيُصلّي ستَّ ركعاتٍ؛ ركعتينِ سُنةّ المغرِبِ، ثم ركعتين يقرأُ في الأولى السجدةَ وفي 
خان، وهو في ذلك على إثر أبي عُمَرَ  الثانية المُلكَ، ثم ركعتين يقرأُ في الأولى ياسين وفي الثانية الدُّ

أخيه، فقد وَرَدَ عنه أنّه يَفعَلُ ذلك، وقد وَرَدَ ذلك في بعض الآثار)4)).

فهو  سائلً،  يَرُدَّ  أنْ  يستحي  فكان  والعِشاء،  المغرِبِ  بين  يتعشّى  وهو  -أحيانًا-  عليه  يقرأُ  ثم 
، وقد ذُكرَِ منِ آدابه شيءٌ عجيبٌ. صاحب أدبٍ جَمٍّ

أيّام، هذا مع اشتغاله بالإمامة والعلم طوالَ وقتهِِ،  وكان في الليل يقرأُ في تهجده سُبُعًا، فيختمُِ في سبعة 
جًا، وذا عيالٍ، وكانوا طلابَ علمٍ، وإنِ انقطَعَ عَقِبُه بعدَ ذلك؛ فقد مات له أكثرُ منِ ولدٍ في سِنٍّ  وكان مُتزوِّ
قِ ابنِ قُدامةَ عَقِبٌ، لكنْ بقيَ هذا العلم. رةٍ، وبقيَ له ولدٌ واحدٌ، وقد وُلدَِ له ثم انقطَعَ عَقِبُه، فلم يبقَ للمُوَفَّ مُبَكِّ

)4))  �انظر: طبقات الشافعية الكبرى )222/4(. والمراد: أن علمه هو مسائل الخلاف بينهما، فإذا اتفقا ارتفع، فصنف الشيخ 
حينئذ »المهذب«.

)4))  �انظر: ذيل طبقات الحنابلة، لابن رجب )289/3(.
الإسلام  وتاريخ  العمرية،  المدرسة  ضمن  مطبوع  )ص/60(  المقدسي  للضياء  عمر  أبي  الشيخ  ذكر  جزءا  )4))  �انظر: 
لتثبيت  الجمعة  ليلة  بذلك  الوصية  الترمذي )ح3570(  الموفق )ص/426-427(، وفي سنن  والقول   ،)173/13(

القرآن، والعلم في الصدر.



207

ة(
الث

الث
ة 

سن
)ال

س 
اد

س
 ال

دد
لع

ا
2م

02
5 

وبر
كت

- أ
هـ 

14
47

خر 
الآ

ع 
ربي

المدرسة الحنبلية الفقهية، تاريخها ورجالها وأطوارها

القيّم:  ابنُ  يقولُ  ولذلك  اليوم؟!  إلى  عَقِبُه  وبقيَ  بَ  عَقَّ ممّن  قُدامةَ  لابنِ  المعاصرون  فأين 

وأمّا  العالمِِ،  يُخَلَّدُ هو مُصنفّات  الذي  يعني  المُخَلَّدونَ دونَ أولاده«)4))،  أولادُه  العالمِ  »تصانيفُ 

أولادُه فلا يُخَلَّدونَ، فحتى لو بقيَ له عَقِبٌ فلا يُعرفونَ، والعلمُ هو الباقي حقيقةً، فينبغي على طالب 

العلم أنْ يَجتهِدَ في شَغْل أوقاتهِِ بالعلم؛ فإنّه أعظَمُ القُرَبِ للهِ  وأبقاها، خاصّةً إذا أحسَنَ النِّيّةَ، وأقبَلَ 

على اللهِ ، ورَجَى هذا الثواب العظيمَ.

قُ ربما جَلَسَ بعد صلاة الجُمُعة مناظرًا، فكان يُناظرُِ على بعض المسائل، وهي منِ  وكان المُوفَّ

طُرُق العلم، وكانت شائعةً، خاصّةً في القرن الخامس، ويَحضُرُ طُلّبُه هذه المُناظرةَ، ويذكرونَ أدَبَه 

في المُناظرَة، فيقولون: »وكان لا يكادُ يُناظرُِ أحدًا إلا وهو يتبسمُ، حتى قال بعضُ الناس: هذا الشيخُ 

مِه« ثم ترَكَ المُناظَرة بعدَ ذلك)4)). يَقتُلُ خَصْمَه بتَبَسُّ

ذكر شيء من تصانيفه رحمه الله على جهة الإجمال:

كان  يُقرئُ في الفقه وفي غيره -والكلام في خصوص الفقه- فكان يقرئ »مُختصَر الخِرَقيّ« 

و»الهداية«؛ لأنهما أشهر ما صُنِّفَ في الفقه الحنبليّ، ثم ألّف بعد ذلك كتابه المسمى بـ»الهادي« أو 

القاسم هو  الحازم هذا عمدتُه، وأبو  القاسم«، أي: الشخص  أبي  الزوائد على  الحازم في  بـ»عمدة 

زادها  التي  الزوائدَ  يجمَعَ  أنْ  رأى  ولعلّه  الخطّاب،  لأبي  »الهداية«  منِ  أخَذَه  و»الهادي«  الخِرَقيّ، 

صاحبُ »الهداية« على »الخِرَقيّ«؛ ليدرس »الخِرَقيّ«، ثم يدرس هذه الزوائد)4))، بدلً منِ أن يُقرأَ 

»الخِرَقيّ« ثم يُقرأ »الهداية« وفيه مسائلُ مُكرّرةٌ، وإنْ كان قد أهمَلَ بعضَ الزوائد التي في »الهداية«، 

المرادُ الكلامَ على منهجِهِ باستفاضة، وإنّما  وكرّر بعضَ المسائل الموجودة في »الخِرَقيّ«، وليس 

المرادُ الإشارةُ إلى هذا المعنى.

في  اعتمدتُ  الأئمة...  إمام  مذهب  على  اختصرتُه  كتابٌ  )فهذا  »الهادي«:  كتابه  مة  مقدِّ في  قال 

معظمِهِ على مسائل كتاب »الهداية« لأبي الخطّاب محفوظ بن أحمد بن الحسن الكَلْوَذانيّ: »الزوائد 

)4))  �انظر: بدائع الفوائد، لابن القيم )1206/3(.
)4))  �انظر: ذيل طبقات الحنابلة، لابن رجب )288/3(. 

)4))  �والزوائد فنّ من فنون التصنيف، وهي طريقة معروفة ومشهورة في علم الحديث.



القسم208
الثاني البحوث والدراسات

على مختصر أبي القاسم الخِرَقيّ«؛ تسهيلً على الطالبين، وتقريبًا على المبتدئين()5)).

ولم يَقصِدِ ابنُ قُدامةَ اختصارَ كل مسائل »الهداية« كما هي عادة المختصرين في اختصار الكتاب 
بـ:  الخِرَقيّ؛ ولذلك سمّاه  الزوائد في كتاب »الهداية« على كتاب  اقتصَرَ على المسائل  كلِّه، ولكنهّ 

»عمدة الحازم في الزوائد على أبي القاسم«.

والذي يظهَرُ أنّ كتابه »الهادي« هو منِ أول مصنفاته، وكأنه صار نواةً لـ»المُقنعِ« -وسيأتي الكلام 
عليه- فكأنّ »المُقنعِ« جَمْعٌ بين »الخِرَقيّ« و»الهداية«؛ لأنّ »الهادي« لم يَحوِ كلَّ مسائل »الهداية«، 
الطلابَ  يُقرئُ  كان  أعلم-  -والله  أمره  بادئ  في  فكأنّه  الجملة،  في  »الخِرَقيّ«  مسائلُ  فيه  وليس 
»الخِرَقيّ« و»الهداية«، ثم انتقل إلى إقراء »الخِرَقيّ« و»الهادي«؛ تتميمًا للخِرَقيّ، ثم كأنّه انصرَفَ 
عن كل هذا وألَّف »المُقنعِ« الذي هو جَمْعٌ بين هذه الكُتب، وإنْ كان ثَمّة تفاوتٌ بين »المُقنعِ« وهذه 

الكتب، ولكنّ المرادَ بيان أصل الفِكرة.

ثم صنفَّ مصنفاتٍ أُخرى »عُمدة الفقه«، و»الكافي« و»المغني«، وسنأتي إلى بيانها.

ذكر شيءٍ من تصانيفه الفقهية رحمه الله على جهة الاستقلال والتفصيل:

كل مسألةٍ منِ المسائل الفقهية تحتاجُ إلى حكمٍ ودليلٍ، ومعوّلُ مذهب المتأخرين -في الجملة- 
حُكمًا واستدلالً عائدٌ إلى مُصنفّات ابنِ قُدامةَ الفقهية، كما سيأتي بيانُه.

ومصنفّات المُوَفَّق الفقهيّة يُمكنُِ تقسيمُها إلى أقسامٍ ثلاثةٍ: 

لُ المتأخرين -في الجملة- في الاستدلال على  القسم الأول: عُمدة المذهب في الاستدلال، فمعوَّ
قِ منِ هذا القسم.  مصنَّفات المُوَفَّ

والقسم الثاني: عُمدة المذهب في الأحكام، وهو الذي سيستغرقُ كلامًا طويلً. 

فاتٌ أُخرى، ويأتي الكلام عليها مُختصَرًا.  والقسم الثالث: مُؤلَّ

)5))  �انظر: الهادي )ص/36-35(.
وعلق المحقق -حفظه الله ووفقه- بتعليق عند كلمة »الزوائد« فقال: )كذا جاء في »خ«، و»ط«، ولعل صوابه: »وسميته 
بـ»عمدة  تسميته  على  المخطوطات  بعض  في  نص  إنه  قيل:  لأنه  القاسم«(  أبي  مختصر  على  الزوائد  في  الحازم  عمدة 
الحازم«، وقلنا: اسمه »الهادي« مأخوذ من »الهداية«، واسمه الآخر »عمدة الحازم في الزوائد على مختصر أبي القاسم« 
هو بيان لما يحتويه الكتاب )ثم استظهرت أن يكون لكتاب »الهداية« اسمٌ آخر، بعنوان: »الزوائد على مختصر أبي القاسم 
الخرقي«، فليحرر ذلك( والصواب أن يقال: المراد بقوله: »الزوائد على مختصر أبي القاسم« أي: اختصرته مقتصرًا على 
الزوائد، وليس المراد ذكر تسمية الكتاب، فليس »الزوائد على مختصر أبي القاسم الخرقي« اسما آخر لكتاب »الهادي«.



209

ة(
الث

الث
ة 

سن
)ال

س 
اد

س
 ال

دد
لع

ا
2م

02
5 

وبر
كت

- أ
هـ 

14
47

خر 
الآ

ع 
ربي

المدرسة الحنبلية الفقهية، تاريخها ورجالها وأطوارها

الكلام على القسم الأول: عمدة المذهب في الاستدلال:

المصنف الأول: »المغني في شرح الخِرَقيّ«:

زوائدَ  وجَمَعَ  سَه،  ودَرَّ فحَفِظَه،  متنوعةٍ،  أشكالٍ  على  الخِرَقيّ«  بـ»مُختصَر    قُ  المُوَفَّ اشتغل 
الخِرَقيّ«، ولـ»الخرقيّ« أكثرُ  »المغني في شرح  »الهداية« عليه، ثم شرَحَه في أعظم شرحٍ، في كتابه 
منِ ثلاثِ مئةِ شرحٍ، ولكنّ هذا أعظمُها، ومنِ عظمتهِِ أنّه يُعَدُّ منِ كُتب الإسلام، وأنّ له أثرًا في سائر 

المذاهب.

بقيّة  إلى  بالنسبة  قليلةٌ  مسائله  »الخِرَقيّ«؛ لأنّ  مسائل  »المغني« على  قُدامةَ في  ابنُ  يقتصِرِ  ولم 
المختصرات؛ بل زاد عليه جُملةً كبيرةً منِ المسائل.

وقد اعتمَدَ المُوفَّقُ في كتابه اعتمادًا كبيرًا على الإرث الذي خَلَّفه القاضي -والقاضي له شرحٌ 
البناءَ  القاضي، فكأنّ  لـ»المغني«- واستفاد كذلك منِ تلاميذ  بالنسبة  على »الخِرَقيّ«، لكنهّ صغيرٌ 

الأساسيّ هو القاضي وتلاميذُه، ولذلك هو امتدادٌ لمدرسة القاضي، لكنْ مع ملاحظة أمورٍ: 

الأمر الأول: أنّ ابنَ قُدامةَ كان يَنظُرُ فيما يذكرونَه، ويَنظُرُ في روايات الإمام أحمد، ويَنظُرُ أكثرَ 
منهم في الأدلة، فعنايتُه بالأدلة أكثرُ منِ عناية القاضي وتلميذَيْهِ، فكان اتصالُهم أكثرَ بألفاظ أحمدَ 
قُ فعنده اعتدالٌ في البابين -في الحديث، وفي ألفاظ أحمد وتخريجات  والتخريج عليها، وأمّا المُوَفَّ
فَه القاضي وتلميذَيْهِ،  القاضي وتلاميذه عليها- فاعتمَدَ المُغني اعتمادًا كبيرًا على الإرث الذي خَلَّ

مع اعتمادِهِ على مصادرَ أُخرى، ولكنّ المقامَ لا يَحتمِلُ ذِكرَ ذلك.

قًا في حُسن البيان والأسلوب والصياغة والترتيب والتقسيم،  الأمر الثاني: أنّ ابنَ قُدامةَ كان مُوَفَّ
مًا بارعًا)5))، حتى إن المرداويَّ ذَكَرَ في مقدمة  وهو أمرٌ ظاهرٌ في مدرسة المُوَفَّقِ؛ ولذلك كان مُعلِّ
عن  قال  بذلك،  يَتَّصِلُ  وما  الترتيب،  وحُسنُ  البيان،  حُسنُ  المُوَفَّقُ:  به  تَمَيَّزَ  ممّا  أنّ  »الإنصاف« 
وأوسطهِا  عبارةً،  وأسلسِها  إشارةً،  وأوضحِها  جَمْعًا،  وأكثرِها  نَفْعًا،  الكُتب  أعظم  »منِ  »المُقنعِ«: 
حَجْمًا، وأغزَرِها عِلمًا، وأحسنهِا تفصيلً وتفريعًا، وأجمعِها تقسيمًا وتنويعًا، وأكملِها ترتيبًا، وألطفِها 

لَها فقد ظَفِرَ بالكَنزْ والمَطلَبِ...«)5)). هات مسائل المذهب، فمَن حَصَّ تبويبًا؛ قد حوى غالبَ أُمَّ

)5))  �فمن سمات المعلم البارع: أن يحسن البيان والتقسيم والاختصار والترتيب، ولا يلزم أن يكون كذلك في تصنيفه، لكن 
الموفق برع في الأمرين.

)5))  �انظر: الإنصاف )6-5/1(.



القسم210
الثاني البحوث والدراسات

وكان ذلك منِ أسباب انتشار تصانيفه، حتى إنّ المتأخرين بَنوَْا على مدرسته؛ لحُِسنهِا وشُمولها 
عِها، فكان حَسَنَ العَرضِ وحَسَنَ البناء، فتجدُ أنّه يختارُ في الاستدلال، فاستدلالاتُه وإنْ كانت  وتنوُّ
ا كما  قليلةً إلا أنها منِ عيون الاستدلال وأحسنهِا، بخلاف -مثلً- القاضي، فهو يُكثرُِ الاستدلالَ جدًّ
كبيرًا،  استيعابًا  البحثَ  كُتُبٌ تستوعبُ  التعاليق؛ لأنّها  كُتب  »التعليقة«، ولعلّ هذا بسبب طبيعة  في 
استدلاله  مُختصَرٌ في  »المغني«؛ لأنّه  يوجدُ في  لمسألةٍ واحدةٍ في عشرِ صفحاتٍ، وهذا لا  فيُستدَلُّ 

دًا. وأقواله؛ ولذلك جاء في خمسةَ عَشَرَ مُجلَّ

وقد كان القاضي -كما سبق- يستعملُ في استدلاله القياسَ الطرديَّ كثيرًا، وبعضها فيه بُعدٌ، وأمّا 
قُ فأعرَضَ عن كلِّ ذلك في الجملة، واعتمَدَ على ذِكرِ أحسنِ الأدلة في الباب، سواءٌ منِ جهة  المُوَفَّ

النظر، أو منِ جهة الأثر؛ ولذلك صار »المُغني« هو عُمدةَ الاستدلال لمَن بعدَه.

الإشارة إلى بعض المصنفات التي اعتمدت »المغني« في الاستدلال:

سنبَُيِّنُ عند الكلام على شروح »المُقنع« وغيره كيف دَخَلَ الاستدلالُ على هذه الكتب، ولا مانعَ 
، فمن أمثلة ذلك: منِ الإشارة إلى هذا المعنى، ثم تَكراره؛ لأنّه معنىً مُهِمٌّ

�كتاب »الشرح الكبير« لابن أبي عُمر، هو أحدُ شروح »المُقنع«، وهو إعادة ترتيبٍ لـ»المغني«، -1 
فالمغني مُرَتَّبٌ على »الخِرَقيّ«، وأمّا »الشرحُ الكبيرُ« فهو على ترتيب »المُقنعِ«؛ ولذلك ربّما 
أو  »الشرحُ«  أُطلقَِ  إذا  »المغني«، حتى  منِ  أكثرَ  رين  المتأخِّ عُمدةَ  الكبيرُ« وصار  »الشرحُ  شاع 
»الشارحُ« فالمرادُ به صاحبُ »الشرح الكبير«، مع أنّ مادّتَه بحُروفها ولفظهِا -في الجملة- منِ 
ا  مَتهِ أنّه زاد أمورًا، لكنهّا قليلةٌ جدًّ »المغني«، ولا يكادُ يزيدُ عليه شيئًا إلا نادرًا، مع أنّه ذكرَ في مقدِّ
بالنسبة إلى حجم الكتاب، قال: »اعتمدتُ في جَمْعِهِ على كتابه المُغني، وذكرتُ فيه منِ غيرِه 
ما لم أَجِدْه فيه منِ الفروع والوجوه والروايات، ولم أَترُكْ منِ كتاب المُغني إلا شيئًا يسيرًا منِ 

الأدلة، وعزوتُ منِ الأحاديث ما لم يُعزَ ممّا أمكننَي عَزوُه«)5)).

على -2  لَه  ونَزَّ »المُغنيِ«  على  أيضًا  فيه  اعتمَدَ  المُنجّى،  لابن  المُقنعِ«  شرح  في  »الممتع  �كتاب 
»المُقنع«، لكنهّ أخصَرُ منِ »الشرح الكبير«، فاقتصَرَ فيه على الاستدلال للمذهب، دون المذاهب 

الأخرى، بخلاف »الشرح الكبير«، وأحيانًا يزيدُ في الاستدلال؛ لتوضيح بعض المسائل.

)5))  �انظر: الشرح الكبير )5/1( بلفظ: )اغتنمت( وفي طبعة المنار )4/1( بلفظ: )اعتمدت(.



211

ة(
الث

الث
ة 

سن
)ال

س 
اد

س
 ال

دد
لع

ا
2م

02
5 

وبر
كت

- أ
هـ 

14
47

خر 
الآ

ع 
ربي

المدرسة الحنبلية الفقهية، تاريخها ورجالها وأطوارها

�كتاب »المبدع شرح المقنع« لبرهان الدين ابن مُفلِحٍ، فقد اعتمَدَ إمّا على »المغني« أو »الممتع -3 
شرح المُقنع« و»الشرح الكبير«.

»الشرح -4  أو  »المُغني«  على  -غالبًا-  الاستدلال  في  اعتمَدَ  للفتوحيّ،  المنتهى«  »شرح  �كتاب 
الكبير«.

للفتوحيّ، -5  المنتهى«  »شرح  كتابين:  على  مُعتمَدةٌ  فهي   ، البُهُوتيِّ منصورٍ  مُصنفّات  �كذلك 
و»المبدع شرح المُقنعِ« وهذا كلُّه سيأتي في محلِّه، لكنْ أحببتُ الإشارةَ إليه هنا.

منِ -6  استفادَ  وقد  قُدامةَ،  ابنِ  قِ  المُوَفَّ تلميذِ  المقدسيّ،  للبهاء  الفقه«  عُمدة  شرح  »العُدّة  �كتاب 
»المغني« و»الكافي« في الاستدلال، وهو -حقيقةً- منِ أحسنِ الكُتُب؛ لأنّه اختصَرَ الاستدلالَ 
سَبَقَ  التي  الكتب  جميع  منِ  أخصَرُ  فهو  ولذلك  ا؛  جدًّ حَسَناً  اختصارًا  قُدامةَ  ابنِ  كتابَيِ  منِ 
ذِكرُها، وهذا وجهُ تميُّزِه، لكنهّ لا يشيعُ بين الطلبة؛ لأنّه شرحٌ على متن »عُمدة الفقه« لابنِ 
المتأخرين  كُتب  منِ  إليه  »الزاد« وما  إلى دراسة  الناسُ لا يدرسونه، واتجهوا  قُدامةَ، وصار 

التي عليها مدارُ المذهب.

بواسطةٍ، وهذا  أو  مباشرةً  إمّا  »المغني«،  إلى  يرجعُ في الاستدلال  كلُّه  المذهبُ  صار  والقصد: 
نا إلى أمرٍ، وهو: أنّ كثيرًا منِ طلبة المذهب يَظُنُّ أنَّ »المغني« كتابٌ في الفقه العالي فقط، ولا  يَجُرُّ
الموجودة  المُغلَقة  منِ الاستدلالات  كثيرًا  وأنّ  المذهب،  إدراك  ا في  جِدًّ مفيدٌ  »المغني«  أنّ  يَعرِفُ 
-كما في كُتب البُهُوتيِّ أو »المعونة« وغيرها منِ الكتب التي أصلُها منِ »المغني«- إذا رَجَعتَ إلى 
»المغني« وَجَدتَها على أحسنِ صورةٍ، وليس فيها الإشكالُ الموجودُ الذي قد يَعرِضُ لك في بعض 

المواطن.

فيحتاجُ الطالب أحيانًا إلى الرجوع لـ»المغني« لا منِ أجل إدراك الخلاف، وإنّما منِ أجل النظر 
رَ على الفهم،  في الاستدلال؛ لأنّه منقولٌ، فيقارنُ هل هو منقولٌ على صورته، أو فيه نقلٌ بالمعنى قد أثَّ

والمرادُ هو الرجوعُ في مواطن الإشكالِ لا في كل موطنٍ.

»المغني  يُسمّى  فـ»المغني«  مرتين،  »المغني«  ألّف  قَ  المُوَفَّ أنّ  كءر:  بالذِّ الجديرة  الأمور  ومنِ 
القديم« ثم الموجود بين أيدينا هو »المغني الجديد«؛ ولذلك يختلفون في تاريخ تصنيفه، فبعضُهم 
مًا، فيقولون: كَتَبَه بعد رجوعِهِ إلى الشام؛ لأنّ منِ نُسّاخ »المغني« أخوه أبو عُمَرَ،  يَذكُرُ تاريخًا مُتقدِّ



القسم212
الثاني البحوث والدراسات

قَ يعيدُ النظرَ في كُتُبه  را)5))، ولعل السببَ في ذلك -والُله أعلمُ- أنّ المُوَفَّ ويَذكُرُ بعضُهم تاريخا متأخِّ
يَتَّصِلُ بذلك، ونظيرُ ذلك أيضًا عندَ  كثيرًا، فيختلفُ تاريخُ التصنيفِ باختلاف النظر والزيادة، وما 

، وسيأتي الكلام عليه.  المرداويِّ

مٌ نَشَرَه د. عبد الله التميميّ حول المغني القديم والجديد، يَحسُنُ بالمهتم  وفي الباب بحثٌ مُحَكَّ
مراجعتُه.

المصنف الثاني مِن مصنفاته التي هي عُمدة المذهب في الاستدلال: »الكافي«:

»الكافي« كان عُمدةً في الاستدلال، وإنْ لم يَكُنْ بمقام »المُغني« في الاستفادة منه في هذا الباب، 
بل بينهما بونٌ شاسعٌ.

علاقة »الكافي« بكُتب ابنِ قُدامةَ الأخرى: 

وأمّا علاقةُ »الكافي« بكُتب ابن قُدامة الأخُرى فهي مشهورةٌ معروفةٌ، وهو أنّ »المغني« كتابٌ في 
الخلاف العالي مع الاستدلال، وأمّا »الكافي« فكتابٌ في الخلاف داخل المذهب، مع الاستدلال، 
لُ بدليلٍ، أو يُعَلِّلُ  فيذكرُ قولين أو روايتينِ مع الاستدلال أيضًا، وإنْ كان الاستدلالُ فيه اقتصادٌ، فيُدَلِّ

بعِلّةٍ.

ابنُ  الشيخُ  به  اشتغَلَ  ولذلك  وأحسنهِا؛  المتون  أعظم  منِ  فهو  »كافٍ«  اسمه  على  حقيقةً  وهو 
كالشيرازيّ،  الشافعية  منِ  فيه  استفاد  قُدامةَ  ابنَ  أنّ  والظاهرُ  جَيِّدٌ،  كتابٌ  لأنّه  سه؛  ودرَّ   عثيمينَ 

فيُوافقُِه في الترتيب وتراجم الأبواب، بل ربّما تابَعَه في الألفاظ، كما تابَعَ ابنُ شاسٍ الغزاليّ. 

قُ منِ الغزاليّ؟ هذا يحتاجُ إلى تحريرٍ، وكلاهما حَسَنُ الترتيب والتصنيف، فثَمّة  وهل أفاد المُوَفَّ
علاقةٌ بين هاتين المدرستين، والُله أعلمُ.

ثم بعد »الكافي« -وهو مدخلٌ للمُؤَلَّفات الأخرى- مُصنَّفٌ أصغرُ منه وهو »المُقنعِ« يَذكُرُ فيه 
الخلافَ داخل المذهب -أحيانا- ولا يَلتزِمُ ذِكرَ ذلك، مع حذف الدليل والتعليل، ثم أصغرُ منه هو 
قِ شَرَحَه، وأخَذَ شَرْحَه منِ  »عُمدة الفقه« المشهورُ المعروفُ، وذَكَرْنا أنّ البهاءَ المقدسيَّ تلميذَ المُوَفَّ

»المغني« و»الكافي«، وقد اختصَرَهُما اختصارًا جيدًا.

م الكلام عليه، ومنِ أهميته أنّه يُعطي إشارةً  ومنِ المؤلَّفات الأخرى »عمدةُ الحازم« والذي تقدَّ

)5))  �انظر: القول الموفق )ص/431(.



213

ة(
الث

الث
ة 

سن
)ال

س 
اد

س
 ال

دد
لع

ا
2م

02
5 

وبر
كت

- أ
هـ 

14
47

خر 
الآ

ع 
ربي

المدرسة الحنبلية الفقهية، تاريخها ورجالها وأطوارها

قِ ابنِ قُدامةَ، وأيضًا لعله نواةُ »المُقنعِ« كما سَبَقَ. إلى تاريخ التعليم عند المُوَفَّ

ولعلّه ألّفَ مُختصَرَ »عُمدة الفقه« ليبدأ الطالبُ بـ»عُمدة الفقه« ثم بـ»المُقنعِ« ثم بـ»الكافي«، لكنّ 
ثَمّة فرقٌ منهجيٌّ بين »عُمدة الفقه« و»الهادي« و»المُقنعِ«؛ فإنّه يَذكُرُ في »عُمدة الفقه« و»الهادي« في 

ا أو دليلً، وأمّا »المُقنعِ« فهو محذوفُ الدليل والتعليل، وهذا أمرٌ لافتٌ.  مة كلِّ بابٍ نصًّ مقدِّ

الكلام على القسم الثاني: عمدة المذهب في الأحكام

ويمثِّلُ هذا القسمَ كتابُ »المُقنعِ«:

رًا بالغًا  رَ تأثُّ المذهبُ كلُّه دائرٌ في الأحكام على كتاب »المُقنعِ« للمُوَفَّق ابنِ قُدامةَ، و»المُقنعِ« تأثَّ
بـ»الهداية« أكثرَ منِ تأثُّره بـ»الخِرَقيّ«؛ لأنّ ترتيبَ »الخِرَقيّ« ليس ناضجًا كنضُج ترتيب »الهداية«، 
فتَجِدُ أنّ تصانيفَ القاضي وتصانيفَ ابنِ عَقيلٍ لم تَبلُغْ في حُسن الترتيب كـ»الهداية« لأبي الخطّاب، 

ولعلّ ذلك سببُ مَيْلِ ابنِ قُدامةَ إلى مُصنَّفات أبي الخطّاب.

فترتيبُ »المُقنعِ« في الجملة هو ترتيبُ »الهداية«، وترتيبُ الكُتب قبلَ »الهداية« يختلفُ اختلافًا 
كبيرًا، و»المُقنعِ« و»الهداية« بينهما تجانسٌ في الترتيب وفي إيراد المسائل، ولا يعني ذلك اعتمادَ ابنِ 
ف، لكنّ المرادَ أنّه نَسَجَ  قُدامةَ الكُلّيّ على »الهداية«، فعندَه زوائدُ وعنده حَذفٌ، وعنده بعضُ التصرُّ
سُ »الهداية«، فلم يَكُنْ أجنبيًّا عنه، بل كان  على منِوالهِِ، واتَّخَذَه عُمدةً وعُدّةً، وقد كان ابنُ قُدامةَ يُدرِّ

به حَفيًّا.

الشروح المطبوعة لـ»المقنع«:

الشرح الأول: كتاب »الشرح الكبير« لابن أبي عُمَرَ )ت:682ه(، وهو ابنُ أخي المُوَفَّقِ، وتلميذُه، 
وقد شرَحَ ابنُ أبي عُمَرَ كتاب شيخه »المُقنعِ«، وهو أكبرُ شُروحِه، وقد أخَذَ شَرْحَه منِ »المغني«، 
فأعاد ترتيبَه على ترتيب »المُقنع«؛ ولذلك انصرَفَ الناسُ عن »المغني« وأصبحوا يقرؤون »الشرحَ 

الكبيرَ«؛ لأنهم يدرسونَ »المُقنعِ« ولا يدرسونَ »الخِرَقيّ«.

والشرح الثاني: كتاب »الممتع شرح المُقنعِ« لابن المُنجّى )ت:695ه(، وهو كتابٌ على اسمه، 
فهو منِ الكتب المُمتعِة، ولم يَحظَ بالمكانة التي تليقُ به؛ فقد فاقَه في الشهرة كتابُ »المُبدِع« الآتي 

ذِكرُه، مع أنّ »المُمتعِ« أحسَنُ منِ »المُبدِع«.

وقد أخَذَ الأدلّةَ منِ »المغني« باختصارٍ منِ غيرِ استيعابٍ، ولم يُعنَ بالخلاف العالي كما عُنيَِ به 
فهِِ في شرح بعض ألفاظ »المُقنعِ« واستدراكهِِ، ففيه زوائدُ.  صاحبُ »الشرح الكبير«، مع تصرُّ



القسم214
الثاني البحوث والدراسات

كتاب »المُبدِع« للبرهان ابنِ مُفلحٍِ )ت:884ه(، وهو شرحٌ مشهورٌ، ويُسمّى:  والشرح الثالث: 
البرهان ابن مُفلحٍِ؛ للتفريق بينه وبين جدّه الشمسِ ابنِ مُفلحٍِ، تلميذِ ابنِ تيميّةَ، وصاحبِ »الفروع«، 

والجَدُّ هو الأشهَرُ، فإذا أُطلقَِ »ابنُ مُفلحٍِ« فالمرادُ الشمسُ ابنُ مُفلحٍِ.

 ، وقد اعتمَدَ في كتابه »المُبدِع« منِ جهة ذكر الخلاف -والله أعلم- على »الإنصاف« للمرداويِّ
تلميذًا  المرداويَّ  البعضُ  عَدَّ  أي سنةَ )885ه(، وربما  بسنةٍ،  بعدَه  المرداويُّ  يَ  وتُوفِّ قرينهُ،  أنّه  مع 
للبرهان، والظاهرُ أنّه ليس تلميذًا له، وأمّا ما ذُكرَِ في ترجمة المرداويِّ منِ أنّه حَضَرَ عند البرهان ابنِ 
مُفلحٍِ)5)): فهذا الحضورُ لا يَدُلُّ على التلمذة، وقد كان هذا شائعًا عندَهم، يحضُرُ الأقرانُ بعضُهم 
ابنِ  قِ  المُوَفَّ الجوزيِّ عن شيخِهِ  ابنِ  سِبطُ  ذَكَرَ  الشيوخُ يحضرونَ تلاميذَهم، كما  بل ربما  لبعضٍ، 
على  يَدُلُّ  لا  الحضور  دُ  فمُجَرَّ لي«)5))  ويدعو  بي،  ويَأنَسُ  مجالسي،  بعضَ  يَحضُرُ  »وكان  قُدامةَ: 

التلمذة.

أو  »المُمتعِ«  على  أو  الكبير«  »الشرح  على  أعلمُ-  -والُله  فاعتمَدَ  الدلائل  ذكر  جهة  منِ  وأمّا 
تَهُما واحدةٌ. كليهما؛ لأنّ مادَّ

مه في الجملة، وإنْ كان ربّما زاد أقوالً في المذهب ليست في  ولم يخرُجْ عن مصنَّفات مَن تقدَّ
رين؛ بسبب اعتماد البُهُوتيِّ،  الإنصاف، مع أنّ »المُبدِع« لقيَ شهرةً عظيمةً، وصار عُمدةً عند المتأخِّ
، أو كإضافة »المُمتعِ«، أو غيرهما،  عليه كما سيأتي، لكنهّ في الواقع ليس فيه إضافةٌ كإضافة المرداويِّ

لكنْ للكُتب حظوظٌ كحظوظ الرجال، يُصيبُها ما يُصيبُهم منِ ذُيوعٍ أو خُمولٍ)5)).

والشرحُ الرابع: »شرحُ المُقنعِ« للبهاء المقدسيِّ )ت:624ه(، وهو تلميذُ المُوَفَّق، وله شرحٌ على 
ا.  كتاب »العُمدة« لابنِ قُدامةَ، اسمُه: »العُدّة« سَبَقَتِ الإشارةُ إليه، وشرحُه لـ»المُقنعِ« لم يُطبَعْ تامًّ

ا. والشرح الخامس: »شرحُ الحارثيّ«، وهو منِ أعظم الشروح، ولم يُطبَعْ تامًّ

مُختصَر »المُقنعِ«:

المعروفُ  الاختصارُ  وهو  )ت:968ه(،  الحَجّاويّ  لموسى  المُقنعِ«  اختصار  المستقنعِ  »زاد 

)5))  �انظر: الضوء اللامع )226/5(.
)5))  �انظر: مرآة الزمان )266/22(.

)5))  �قال الطناحي: »تلك كلمة كنت قلتها في بعض ما كتبت منذ عشرين عامًا، ولا زلت أجد صدقها إلى يوم الناس هذا«. 
انظر: مقالات الطناحي )493/2(، وانظر: شرح الأبيات مشكلة الإعراب )ص/13( وفيه شكايته من سرقة العبارة من 

غير نسبتها إليه، في اللغة والأدب )227/1(، الفصول الخمسون )ص/5(.



215

ة(
الث

الث
ة 

سن
)ال

س 
اد

س
 ال

دد
لع

ا
2م

02
5 

وبر
كت

- أ
هـ 

14
47

خر 
الآ

ع 
ربي

المدرسة الحنبلية الفقهية، تاريخها ورجالها وأطوارها

المشهورُ، وهو عُمدة كُتب المذهب المُختصَرة وأشهرُها في الأحكام، وتولَّد عنه مُختصَراتُ ابن 
بلبانَ، صاحب كتاب »أخصَر المُختصَرات«، و»كافي المبتدي« فجميعُها عائد إلى »الزاد«، و»الزاد« 

عائدٌ إلى »المقنع«.

ومنِ شُروح »الزاد« شرح الشيخ منصور البُهُوتيِّ »الروضُ المُربعُِ« وهو منِ أشهر كُتب المذهب، 
كتاب  على  كبيرًا  اعتمادًا  كتابه  في  البُهُوتيُّ  اعتمَدَ  وقد  كنتيجةٍ،  بـ»المُقنعِ«  اتصال  له  فـ»الروضُ« 
قِ  »المُبدِع«، الذي استفاد في الاستدلال منِ »المُغني«، فصارت كُتُب المذهب كلُّها عائدةً إلى المُوفَّ

ابنِ قُدامةَ.

لعثمانَ  الراغب«  »هداية  وشرحُه  للبُهُوتيِّ،  الطالب«  »عُمدة  كتاب  »الزاد«  منِ  خرَجَ  وكذلك 
، الذي أخَذَ شرحَه منِ »الروض«، فعاد الجميعُ مَرّةً أُخرى إلى المُوَفَّقِ. النجديِّ

، وشرحيهما على جهة الإجمال: المقارنةُ بين »الزاد« للحَجّاويِّ و»العُمدة« للبُهُوتيِّ

إذا أرَدْنا المُقارنةَ بين »الزاد« و»العُمدة«، وشرحيهما: »الروض« و»هداية الراغب« على سبيل 
على  كثيرًا  قَ  تفوَّ الراغب«  »هدايةَ  أنّ  إلا  »الزاد«)5))،  حَذْوَ  حَذَا  »العُمدة«  إنّ  فيُقال:  الإجمال، 
عيون  منِ  هي  زادها  التي  والمسائلُ  زوائدَ،  وزاد  أشياءَ،  »الروض«  من  حَذَفَ  وقد  »الروض«، 

المسائل، وهي أحسَنُ منِ زوائد »الروض« في الجملة)5)).

وتميَّز »الهداية« أيضًا على »الروض« بحُسن ترتيبه، مع إقبال الناس على »الروض«، وعثمانُ 
ا، فيصادفك في حاشيته مثلً مسائلُ كثيرةٌ يقولُ فيها:  النجديُّ حَسَنُ الترتيب في نفسه، وهذا ظاهرٌ جدًّ

دُها. هذه المسألة فيها )91( صورةً أو )61( صورةً، ونحوه، ثم يُعَدِّ

، وأمّا »الروضُ« فهو منِ  أضِفْ إلى ذلك أنّ »هداية الراغب« منِ أواخر مُصنفّات عثمانَ النجديِّ
أوائل مُصنَّفاته، لكنّ الكُتُب حُظوظٌ، كما سَبَقَ.

)5))  �ومن اللطائف: لما وصل الحجاوي في »الزاد« في الجنايات إلى ذكر الجراح: أخطأ في موضع، فقال البهوتي: هكذا في 
خطه، والصواب كذا، ثم جاء البهوتي في »عمدة الطالب« فأخطأ في الجراح في الجرح الذي يلي ما أخطأ فيه الحجاوي، 

فقال عثمان النجدي: هكذا بخطه، والصواب كذا. 
انظر: الروض المربع )ص/655(، وهداية الراغب شرح عمدة الطالب )308/3(.

والمواضع التي أشار فيها النجدي لخط منصور سبعة، ولم يشر البهوتي إلى خط الحجاوي -فيما أحسب- إلا في هذا 
المحل، والله أعلم.

)5))  �وقد تتبعت زوائد »الروض« على »الهداية« من أوله إلى آخره، وجمعته في كراس.



القسم216
الثاني البحوث والدراسات

المطلب الثاني: المرداوي )ت:885هـ(

المرداويُّ له ثلاثةُ مشاريعَ كُبرى أساسية في الفقه:

المشروع الأول: كتاب »الإنصاف إلى معرفة الراجح من الخلاف«

كتاب »الإنصاف« هو أحد شروح »المُقنعِ«، لكنْ أفرَدْناه عن الشروح السابقة لسببين:

دٌ، فطريقتُه مختلفةٌ عن عامة الشروح السابقة كما سنبُيِّنُ.  السبب الأول: أنّه شرحٌ مُتفرِّ

جهة  منِ  فالمذهَبُ  المذهب،  منِ  الصحيح  بيان  جهة  منِ  الآثار  أبلَغُ  أثرَه  أنّ  الثاني:  السبب 
التصحيح يعودُ إلى المرداويِّ في »الإنصاف«، و»الإنصافُ« عائدٌ إلى »المُقنعِ«، فأثرُ المرداويِّ مبنيٌّ 
رين  رين يبدأُ بالمُوَفَّقِ« باعتبار أنّ مَبْنىَ المتأخِّ على أثر المُوَفَّقِ؛ ولذلك صحَّ أنْ يُقالَ: »مذهب المتأخِّ

كلَّه على المُوَفَّقِ. 

« باعتبار أنّ الصحيح منِ المذهب ليس هو  رين يبدأُ بالمرداويِّ وصحَّ أنْ يُقالَ: »مذهب المتأخِّ
، كما سيأتي، وعلى كلٍّ فهذا اصطلاحٌ، وليس فيه  عينَ ما ذَكَرَه المُوَفَّقُ، وإنّما هو ما ذَكَرَه المرداويُّ
صوابٌ وخطأٌ؛ لأنّ الاصطلاحَ مبنيٌّ على الاعتبار، فيصحُّ أنْ يُقالَ كذا، ويصحُّ أنْ يُقالَ كذا، لكنّ 

القصدَ الإشارةُ إلى مناهج الناسِ في ذلك)6)).

فكتاب »الإنصاف« أحدُ شروح »المُقنعِ«، لكنهّ ليس شرحًا كالشروح المعتادة؛ لذلك لا تجدُ فيه 
قِ منِ جهة توضيحِها وتقريبهِا؛ لأنّه أراد شيئًا آخَرَ.  دليلً واحدًا، ولا تجدُ فيه بيان معاني ألفاظ المُوَفَّ

فقد وَجَدَ أنّ ابنَ قُدامةَ في »المُقنعِ« يُطلقُِ الخلافَ أحيانًا منِ غير أنْ يَجزِمَ بالمذهب، فأراد جَمْعَ 
الأقوال في المذهب التي لم يَجزِمْ فيها صاحبُ »المُقنعِ« بقولٍ، فطريقةُ المُوَفَّقِ في حكاية المذهب 
مَ قولً على قولٍ، والتقديمُ أمارةُ  -في الجملة-: إمّا أنْ يَجزِمَ بقولٍ واحدٍ، أو يُطلقَِ الخلافَ، أو يُقَدِّ

الترجيح، لكنهّ ليس كالترجيح الصريح، ولا كالاقتصار على قولٍ واحدٍ. 

)6))  �وهنا مناهج في تقسيم طبقات المذهب: 
فبعضهم يقسم المذهب إلى قسمين: متقدمين ومتأخرين، ثم يختلفون؛ هل المتأخرون بالموفق أم بالمرداوي؟ فإذا 
قيل: بالمرداوي؛ لأن الصحيح من المذهب هو ما ذكره المرداوي. وإذا قيل: بالموفق؛ لأن مبنى المرداوي كله على 

الموفق.
ابن  عند  المتقدمين  منتهى  ويقولون:  ومتأخرين،  ومتوسطين،  متقدمين،  أقسام:  ثلاثة  إلى  المذهب  يقسم  وبعضهم 
حامد، ومبتدأ المتوسطين عند القاضي، ومنتهى المتوسطين إما أن يقال: إلى الموفق، أو يقال -وهو المشهور-: إلى 

المرداوي، والمتأخرون من المرداوي إلى البهوتي. 



217

ة(
الث

الث
ة 

سن
)ال

س 
اد

س
 ال

دد
لع

ا
2م

02
5 

وبر
كت

- أ
هـ 

14
47

خر 
الآ

ع 
ربي

المدرسة الحنبلية الفقهية، تاريخها ورجالها وأطوارها

الخلافَ  ويُطلقُِ  واحدٍ،  بقولٍ  فيَجزِمُ  الفاسقِ،  إمامةُ  وتصحُّ  أحيانًا:  قُ  المُوَفَّ يقولُ  ذلك:  مثالُ 
مُ أحدَ  أحيانًا، فيقولُ: هل تصحُّ إمامةُ الفاسقِ؟ على روايتين، أو على وجهين، أو على قولين، ويُقَدِّ

، أو: تصحُّ إمامةُ الفاسق على قولٍ. القولينِ أحيانًا، فيقولُ: تصحُّ إمامةُ الفاسق، وقيل: لا تصحُّ

؛ فصار قصدُه جَمْعَ وتنزيلَ جميع كلام الأصحاب منِ جميع الكُتب  ثم اتسع مشروعُ المرداويِّ
التصحيح فقط،  قِ منِ جهة  المُوَفَّ وَقَفَ على جملةٍ كبيرةٍ منها- على كلام  التي وقفَ عليها -وقد 

وليس منِ جهة الاستدلال ولا غيره.

مثال ذلك: ذَكَرَ المُوَفَّقُ في مسألة إمامة الفاسق أنّها على روايتين، منِ غير أنْ يَجزِمَ بالمذهب، 
عَقيلٍ،  وابنُ  القاضي،  إليه -مثلً-  الفاسقِ، وذهَبَ  إمامةُ  الروايةُ الأولى: تصحُّ   : المرداويُّ فيقولُ 
وفلانٌ وفلانٌ، فيجمع كلَّ مَن وَقَفَ عليه منِ الأصحاب ممّن ذهَبَ هذا المذهبَ، ثم يذكرُ الروايةَ 
الثانيةَ، وهي: عدمُ صحّةِ إمامة الفاسق، وذهَبَ إليه فلانٌ وفلانٌ، وقد يزيدُ -أحيانًا- روايةً ثالثةً أو 

قولً ثالثًا، أو تفصيلً، فأفرَغَ مُصنفّات الحنابلة جميعًا على كتاب »المُقنعِ«.

والمرداويُّ لم يُسبَقْ إلى صنيعه هذا، لا في المذهب ولا في غير المذهب، قال في »التنقيح«: »لم 
أُسبَقْ إليه في المذهب، ولا خارجَ المذهب«)6))، وهذا كلامُه عن »التنقيح« مع أنّه صغيرٌ بالنسبة إلى 

»الإنصاف«، فإذا قال ذلك في »التنقيح« فما بالُك بموسوعته »الإنصاف«؟! 

: وهو منِ كُتب الإسلام؛ فإنّه سَلَكَ فيه ‌مَسلَكًا ‌لم ‌يُسبَقْ إليه، بَيَّنَ فيه الصحيحَ منِ  قال العليميُّ
المذهب، وأطالَ فيه الكلامَ، وذَكَرَ في كل مسألةٍ ما نُقِلَ فيها منِ الكُتب وكلام الأصحاب، فهو دليلٌ 

رِ مُصنِّفِه، وسَعةِ عِلمِه، وقُوّة فَهْمِهِ، وكثرةِ اطِّلاعه)6)).  على تبحُّ

وهذا يُشبهُِ ما ذَكَرْناه عن كتاب »تهذيب الأجوبة« لابنِ حامدٍ؛ فقد ذَكَرْنا أنّه لم يُسبَقْ إلى مثل هذا 
التصنيف في المذاهب الأخرى.

وإنْ كانت حركةُ التصحيح المذهبي -التي هي المقارنةُ بين الأشخاص منِ غير اعتمادٍ على أقوال 
الإمام، وهو ما سنشير إليه بعد قليلٍ- ظهَرَتْ جَليّةً عند الشافعية في القرن الثامن، فخرَجَتْ كتبٌ كثيرةٌ 
، ولا  ، لكنَّهم يقتصرونَ على خلاف الرافعيِّ والنوويِّ باسم: »تصحيح المنهاج« أي: »منهاج« النوويِّ

يجمعونَ كلَّ شيءٍ في المذهب، بينما المرداويُّ جَمَعَ كلَّ ما وَقَفَ عليه منِ أقوال الأصحاب.

)6))  �انظر: التنقيح المشبع )ص/31(.
)6))  �انظر: المنهج الأحمد )290/5(.



القسم218
الثاني البحوث والدراسات

وقد ذكَرَ المرداويُّ أنّ عُمدَتَه في »الإنصاف« كتاب »الفروع« للشمس ابن مُفلحٍ -جَدِّ البرهانِ 
رًا بالغًا، وذلك أنّ صاحب »الفروع« أراد أيضًا أنْ  رَ المرداويُّ به تأثُّ م ذِكرُه- فتأثَّ ابنِ مُفلحٍِ الذي تقدَّ
، فذَكَرَ ابنُ مُفلحٍِ أقوالَ  يجمَعَ أقوالَ الأصحاب، وقد جَمَعَ جمعًا كبيرًا، لكنْ ليس كجَمْع المرداويِّ
حُ، ولكنْ لم يُبَيِّنْ طريقَتَه في التصحيح، فكأنّ كتاب  أشهر الأصحاب في المسائل والخلاف، ويُصَحِّ
»الفروع« هو نواةُ مشروع المرداويِّ في »الإنصاف«، فجاء المرداويُّ وأكمَلَ هذا المشروعَ؛ ولذلك 
حَه ابنُ مُفلحٍِ في الفروع، لكنهّ زاد عليه أضعافًا مُضاعَفةً.  اعتمَدَ اعتمادًا كبيرًا على »الفروع« وما صَحَّ

ر« للمَجْد، فتجدُ فيه كثيرًا منِ عبارات  ومصادرُ »الفروع« كثيرةٌ، لكنهّ أفاد فائدةً كبيرةً منِ »المُحَرَّ
إلى  ا، ويحتاجُ ذلك  بْك والبناء على »المُقنعِ«، وهذا ظاهرٌ جدًّ السَّ ر« في  م »المُحَرَّ المَجْد، كأنّه قدَّ
أصلً  لأنها  ر«؛  »المُحَرَّ إلى  الرجوع  عند  حَلَّها  تجدُ  »الفُروع«  إشكالات  منِ  وكثيرٌ  وتتبُّعٍ،  اهتمامٍ 

ر« ثم تغيَّرَتْ. عبارة »المُحَرَّ

ا، وبسبب هذا الاختصار قد  وثَمّة فرقٌ بين المرداويِّ وابنِ مُفلحٍِ، فابنُ مُفلحٍِ يختصرُ كلامَه جِدًّ
لا تُفهَمُ عبارتُه فَهْمًا صحيحًا -إذا لم تُراجَعْ مصادِرُها- فتُنقَلُ بعضُ الأقوال غلطًا، وهذا حَصَلَ في 

رين. »الإنصاف« منِ »الفروع«، كما وَقَعَ لمن يَنقُلُ عن »الفروع« بعدَه منِ المتأخِّ

مة »الإنصاف« طريقتَه في التصحيح، فقال)6)): وقد ذكر المرداويُّ في مقدِّ

�)فإنْ ‌كان ‌المذهبُ ‌ظاهرًا أو مشهورًا( عند الأصحاب )أو قد اختاره جمهورُ الأصحاب وجَعَلوه  {
عي أنّ المذهَبَ خلافُه( فالمشهورُ  منصورًا؛ فهذا لا إشكالَ فيه، وإنْ كان بعضُ الأصحاب يَدَّ
هو المذهب وإنْ وَقَعَ فيه خلافٌ، لكنَّه لم يَطرِدْ ذلك، فأشار في بعض المواطن إلى أنّ المذهَبَ 

كذا، وجمهورُ الأصحاب على خلافه، ولم يَذكُرْ معِيارًا ظاهرًا في تَرْك ما ذهَبَ إليه الجمهورُ.

يَتَّفِقِ الجمهورُ على شيءٍ )في مسائلَ مُتجاذِبةِ  { �)وإنْ كان الترجيحُ مُختلفًا بين الأصحاب( فلم 
المأخَذِ( فهي مسائلُ محتملة )فالاعتمادُ في معرفةِ المذهب مِن ذلك على ما قاله...( ثم عَدَّ أحَدَ 

عَشَرَ رجلً.

، وهو: أنّ الطريقةَ التي ذكَرَها المرداويُّ في الترجيح والتصحيح هي تغيُّـرٌ لمسار  وهنا ملحَظٌ مهمٌّ
جُ عليها،  التصحيح في المذهب، فتجدُ أنّ القاضيَ -كما سَبَقَ- يناقشُ روايات الإمام أحمدَ، ويُخرِّ

)6))  �مقدمة الإنصاف )24/1-25( وهذه المقدمة جديرة بالعناية، وتستحق الدراسة للمتوسطين، وتشتمل على جملة من 
الفروع  مة تصحيح  مةُ وخاتمةُ الإنصاف مع مقدِّ أنْ تُشرحَ مقدِّ العلوم، وتكلم فيها عن مصادره، وغير ذلك، ويحسن 

ومقدمة التنقيح، ويمثل عليها بأمثلة شارحه.



219

ة(
الث

الث
ة 

سن
)ال

س 
اد

س
 ال

دد
لع

ا
2م

02
5 

وبر
كت

- أ
هـ 

14
47

خر 
الآ

ع 
ربي

المدرسة الحنبلية الفقهية، تاريخها ورجالها وأطوارها

قُ يُناقشُِ ما ذَكَرَه القاضي...  وتلاميذُه يناقشون هذه التخريجات المتصلة بالروايات، وكذلك المُوَفَّ
إلخ، وأمّا المرداويُّ في »الإنصاف« فهو مُنبَتُّ الصلة عن روايات الإمام أحمد في الجملة، فطريقتُه في 
حَه الأصحابُ، لا على النظر في روايات الإمام أحمد أو تخريجات الأصحاب. الترجيح على ما رَجَّ

فالإشكالُ هنا أنّ القاضيَ وغيرَه نظروا في روايات أحمد، والمرداويَّ وغيرَه منِ المتأخرين ذكروا 
لَ إليه القاضي وغيرُه منِ غير نظرٍ إلى طريقتهم في النظر. ما توَصَّ

رتبةٍ  ليسوا على  عَشَرَ رجلً-  أحَدَ  المرداويُّ -وهم  هم  عَدَّ الذين  أنّ  آخَرُ، وهو:  وثَمّة إشكالٌ 
قُ الذي يَنظُرُ في روايات الإمام -وهؤلاء أيضًا على رُتَبٍ في التحقيق والنظر-  واحدةٍ؛ فمنهم المحقِّ

ومنهم مَن ليس كذلك أصلً. 

ثم عدّ الأحَدَ عَشَرَ رَجُلً، فقال:

)المصنِّف( وهو المُوَفَّقُ صاحبُ المتن.-1 

قِ ابنِ قُدامةَ، وكان له أثرٌ في المذهب، لكنّ أثرَه ليس كأثر -2  �)والمَجْد( ابنُ تيميّةَ، وكان قريناً للمُوَفَّ
ابنِ قُدامةَ.

�)والشارح( وهو ابنُ أبي عُمَرَ.-3 

)وصاحبُ »الفروع«( وهو الشمس ابنُ مُفلحٍِ.-4 

)و( صاحب )»القواعد الفقهية«( وهو ابنُ رجبٍ.-5 

رَ به -أي: بـ»الوجيز«- صاحبُ »زاد المُستقنعِ«.-6  ، وقد تأثَّ �)و( صاحب )»الوجيز«( وهو الدجيليُّ

)و( صاحب )»الرعايتين«( وهما: »الرعاية الكُبرى« و»الرعاية الصغرى« لابن حمدانَ.-7 

الفرائد -8  »عقدُ  المُقنعِ، واسمُه:  القويّ، ونظمه على  ابن عبد  أي: نظم  )»النظم«(  صاحب  �)و( 
وكَنزُْ الفوائد«، فإذا أطلَقَ الأصحابُ النظمَ أو الناظمَ فإيّاه يعنون، ولنظمه يُشيرونَ.

�)و( صاحب )»الخُلاصة«( في الفقه، وهو ابنُ المُنجّى، وليس صاحب »المُمتعِ«، وإنّما الجَدُّ -9 
-وهو الأشهر-: أسعد ابن المُنجّى.

)والشيخ تقي الدين( ابن تيميّةَ.10 -

على 11 - يظهر-  -فيما  موضوعةٌ  وهي  رًا،  مُؤَخَّ طُبعَِتْ  وقد  »تذكرته«(  في  عبدوسٍ  �)وابنُ 
»الرعايتين«.



القسم220
الثاني البحوث والدراسات

على  ليسوا  هؤلاء  أنّ  والواقعُ  بيقينٍ(  المذهب  قواعدَ  دُوا  ومَهَّ مين،  المتقدِّ كلام  بوا  هذَّ )فإنّهم 
قِ أو المَجْد أو ابن رجبٍ أو تقيِّ الدين؛ فهؤلاء يعتنونَ بالنظر  مرتبةٍ واحدةٍ، فإذا جئتَ مثلً إلى المُوَفَّ

والترجيح في روايات الإمام، وما يَتَّصِلُ بذلك.

نظرٌ ولا تحقيقٌ في  فليس عنده  »الرعايتين«  مثلً لصاحب  فإذا جئتَ  رُتبةٌ دون ذلك،  ثَمّة  لكنْ 
أنه  وذكروا  نفسُه،  والمرداويُّ  بل  رَجَبٍ،  وابنُ  »الفروع«،  في  مُفلحٍِ  ابنُ  انتقَدَه  أحمدَ،  روايات 
مدخولٌ، لا يُتابَعُ عند الأصحاب)6))، فكيف يكونُ مبنى المذهَبِ على شخصٍ يقولُ عنه ابنُ مُفلحٍِ 
حين؟! وكذلك صاحبُ »الوجيز« كتابه مُختصَرٌ، لا  ذلك، والقائلُ ابنُ مُفلحٍِ مذكورٌ ضمن المرجِّ

كتابُ تصحيحٍ. 

ولعلّ المرداويَّ قد اعتمَدَ على أنّ بعضَ هؤلاء ذَكَرَ أنّه وَضَعَ كتابه على الصحيح منِ المذهب، 
وهي عبارةٌ شائعةٌ، خاصّةً في المُختصَرات، وليس المقصودُ بها أنّ ما ذَكَرَه صاحبُ المتن ذَكَرَه عن 
نظرٍ وتحقيقٍ، وإنما اعتمَدَ على مَن قبلَه؛ ولذلك فالمرداويُّ قبلَ ذلك ذَكَرَ أنّ صاحب »الخُلاصة« 

جَرَى على الصحيح منِ المذهب، لكنهّ في الواقع متابعٌ لـ»الهداية«. 

على أنّ المرداويَّ نفسَه قال)6)):

»اعلَمْ أنّ منِ أعظم هذه الكتب نفعًا وأكثرِها عِلمًا وتحريرًا وتحقيقًا وتصحيحًا للمذهب: »كتاب 
مُ غالبًا المذهبَ،  الفُروع« فإنّه قصَدَ بتصنيفه: تصحيحَ المذهب، وتحريرَه، وجَمْعَه، وذَكَرَ فيه: أنّه يُقَدِّ
وإن اختَلَفَ الترجيحُ أطلَقَ الخلافَ، إلا أنّه لم يُبَيِّضْه كُلَّه، ولم يُقرَأْ عليه، وكذلك »الوجيزُ«؛ فإنّه بناه 
بَه له، إلا أنّ فيه مسائلَ  ريرانيّ فهَذَّ على الراجح منِ الروايات المنصوصة عنه، وذكَرَ أنّه عرضَه على الزَّ
كثيرةً ليست المذهَبَ، وفيه مسائلُ كثيرةٌ تابَعَ فيها صاحبَ »المُقنعِ« على اختياره، وتابَعَ في بعض 
ر« و»الرعاية«، وليست المذهَبَ، وكذلك »التذكرةُ« لابنِ عبدوسٍ؛ فإنّه  المسائل صاحب »المُحَرَّ
ا؛  بناها على الصحيح منِ الدليل، وكذلك ابنُ عبد القويِّ في »نَظْمِهِ«، وكذلك »الخلاصةُ« لابن مُنجََّ

بَ فيها كلامَ أبي الخطّاب في »الهداية««. فإنّه قال فيها: أُبَيِّنُ الصحيحَ منِ الرواية والوجهِ، وقد هَذَّ

والقصد: أنّ الـمعيارَ في تصحيح المذهب في هؤلاء الأحَدَ عَشَرَ رجلً فيه نظرٌ.

مبنى  { أنّ  ذَكَرْنا  وقد  مسائلِِه(  معظم  في  فيه  الفروع  صاحبُ  مه  قدَّ ما  فالمذهَبُ:  اختَلَفوا  �)فإنِ 

)6))  �انظر: الفروع )92/4(، وذيل طبقات الحنابلة )267/4(، والإنصاف )399/30(، وتصحيح الفروع )22/1، 37(.
)6))  �انظر: الإنصاف )23/1-24( بتصرف.



221

ة(
الث

الث
ة 

سن
)ال

س 
اد

س
 ال

دد
لع

ا
2م

02
5 

وبر
كت

- أ
هـ 

14
47

خر 
الآ

ع 
ربي

المدرسة الحنبلية الفقهية، تاريخها ورجالها وأطوارها

»الإنصاف« في الجملة على »الفروع« ثم زاد عليه.

�)فإنْ أطلق( صاحبُ الفروعِ )الخلافَ( فلم يَجزِمْ بالصحيح من المذهب؛ لعدم اطِّلاعه على  {
مَه( في الفروع، )فـ(ـيكون  حٍ، )أو كان( الصحيحُ منِ المذهب )مِن غير المُعظَم الذي قَدَّ مُصحِّ
فَقَ عليه الشيخانِ؛ أعني: المُصنِّف( ابنَ قُدامةَ )والمَجْد( ابنَ تيميّةَ، )أو وافقَ  )المذهبُ: ما اتَّ
أحدُهما الآخَرَ في أحد اختياريه( أي: فإنِ اختلفوا فالمذهَبُ هو اختيارُ أحد الشيخين إذا كان 

مُوافقًِا لمِا حَكاه الآخَرُ أنّه المذهَبُ.

المجدُ:  ويقولَ  الثانيَ.  القولَ  يختارُ  ثم  الأوّلُ،  القولُ  هو  المذهبُ  قُدامةَ:  ابنُ  يقولَ  أنْ  مثالُه: 
المذهبُ هو القولُ الثاني، فالمذهَبُ هو القولُ الثاني؛ لنصِّ أحدِهما عليه، واختيارِ الآخَرِ له.

)وهذا ليس على إطلاقه( أي: أنّ طريقةَ الترجيح هذه ليست على إطلاقها )وإنما هو في الغالب(. 

وافَقَه  { مَن  مع  )فالمذهب  اختيارًا:  يَذكُرَا  المذهب، ولم  الشيخان في حكاية  أي:  اختَلَفا(  �)فإنِ 
صاحبُ »القواعد الفقهية«( ابنُ رجبٍ، )أو الشيخُ تقيُّ الدين( ابنُ تيميّةَ، )وإلا( بأنْ لم يوجد 
تأييدٌ لابنِ رجبٍ أو ابنِ تيميّةَ لأحد الشيخين، أو اختارَ كلٌّ منهما شيئًا مختلفًا: )فـ(ـالمذهبُ ما 
مه )المصنِّفُ( ابنُ قُدامةَ؛ ولذلك قلنا: إنّ مَبْنىَ المذهب على ابنِ قُدامةَ، )لا سيَّما إنْ كان في  قدَّ

»الكافي«(؛ لأنّه وُضِعَ على الدليل، فهو أقوى منِ »المُقنعِ«، )ثم المَجدُ(.

: »وأهلُ  ثم قال مُبيِّناً منزلةَ الشيخين: )وقد قال العلّمة ابنُ رجبٍ في »طبقاته« في ترجمة ابنِ المَنِّيِّ
زماننِا ومَن قبلَهم إنّما يرجعونَ في الفقه مِن جهة الشيوخ والكُتب( فشيوخُهم ومُصنَّفاتُهم تَرجِعُ )إلى 
ينِ فهو تلميذُ  قُ الدِّ يلِ: )فأمّا الشيخُ مُوَفَّ قِ والمَجدِ« انتهى(، وتتمّةُ النقل كما في الذَّ الشيخين: المُوَفَّ
ابنِ  غُلام  تلميذُ  أي:  تلميذِه(  تلميذُ  )فهو  المجدُ  أي:  تيميّةَ(  ابنُ  وأمّا  الفقهَ،  أخَذَ  ، وعنه  المَنِّيِّ ابنِ 
؛ لبيان فَضْلهِِ، وأنّ المذهبَ عائد إليه بواسطة الشيخين،  ، وقد ذَكَرَ ذلك في ترجمة ابنِ المَنِّيِّ المَنِّيِّ
، فأعرَضَ عن إكمال النقل)6)). لكنّ المرداويَّ أرادَ أنْ يُبَيِّنَ منزلة الشيخين، وليس منزلةَ ابنِ المَنِّيِّ

)فإنْ لم يكن لهما ولا لأحدهما( أي: المُوَفَّق والمَجد )في ذلك تصحيحٌ: {

فصاحبُ »القواعد الفقهية«،-1 

ثم صاحبُ »الوجيز«، -2 

ثم صاحب »الرعايتين«، فإنِ اختَلَفا: فـ»الكُبرى«،-3 

)6))  �انظر: ذيل طبقات الحنابلة )358-357/2(.



القسم222
الثاني البحوث والدراسات

ثم الناظمُ، -4 

ثم صاحبُ »الخُلاصة«،-5 

ثم »تذكرة« ابنِ عبدوسٍ، -6 

ثم مَن بعدَهم(.-7 

في  أُخرى  طُرُقًا  ذَكَرَ  ثم  قاله....(  ما  الترجيحُ  اختَلَف  إذا  فيما  المذهَبَ  إنّ  قيل:  )وقد  قال:  ثم 
الترجيح، ولكنهّا لم تَنتَشِرْ، وطريقةُ المرداويِّ أحسَنُ الطُّرُق؛ حيثُ أدخَلَ ابنَ رجبٍ وابنَ تيميّةَ.

المشروع الثاني: كتاب »تصحيح الفروع«

حَه صاحبُ »الفروع« مُعظَمُه على الصحيح منِ  مة »التصحيح« أنّ ما صَحَّ ذَكَرَ المرداويُّ في مقدِّ
م الحُكمَ فيها على غير المذهب -حَسَبَ ما يراه هو- وأطلقَ الخلافَ  المذهب، إلا أنّ ثَمّة مسائلَ قدَّ
رَ الصحيحَ منِ المذهب في تلك المسائل، وذَكَرَ  في بعض المسائل، فألّف »تصحيحَ الفروع«؛ ليُحَرِّ

أنّه استعانَ عليه بـ»الإنصاف«)6))؛ لأنّه كان مُكتَمِلً.

وقد اشتمَلَ »تصحيحُ الفروع« على مسائلَ زوائدَ ليست موجودةً في »الإنصاف«؛ لأنّ ثَمّة مسائلَ 
في »الفروع« ليست في »الإنصاف«، ولكنهّا قليلةٌ. 

رُ. مُ ما في »التصحيح«؛ لأنّه المتأخِّ وإذا اختلف »التصحيحُ« و»الإنصافُ« فيقولون: يُقَدَّ

المشروع الثالث: كتاب »التنقيح المشبع في تحرير أحكام المقنع«

كتاب »التنقيح المُشبع في تحرير أحكام المُقنعِ« هو أصلُ فكرة »الإنصاف« وهي: تحرير الخلاف 
عَ في »الإنصاف« فذَكَرَ الخلافَ في كل المسائل. المطلَق في مسائل »المُقنعِ«، لكنهّ توَسَّ

ب يدرسونَ »المُقنعِ« مع أنّ فيه ثلاثَ  مة »التنقيح المُشبعِ« أنّ الطلَّ وقد ذَكَرَ المرداويُّ في مقدِّ
خِصالٍ -في الجملة-: 

أولا: أنّه أطلَقَ الخلاف في بعض المسائل، فلم يَجزِمْ فيها بالمذهب. 

الثاني: أنّه ذَكَرَ مسائلَ على غير الراجح منِ المذهب. 

رَ  يتحرَّ حتى  منه  يستفيدُ  لا  »المُقنعِ«  فقارئُ  والشروط؛  القيود  بعض  بترك  أخلَّ  أنّه  الثالث: 

)6))  �تصحيح الفروع )7/1(.



223

ة(
الث

الث
ة 

سن
)ال

س 
اد

س
 ال

دد
لع

ا
2م

02
5 

وبر
كت

- أ
هـ 

14
47

خر 
الآ

ع 
ربي

المدرسة الحنبلية الفقهية، تاريخها ورجالها وأطوارها

حَ له ذلك منِ »المُقنعِ«. ويُصحَّ

فخلاصةُ فكرة »التنقيح«: أنّ ثَمّة خلافًا مطلقًا أطلَقَه في »المُقنعِ« ولم يَجزِمْ فيه بالمذهب، ولا 
تَحصُلُ الفائدةُ بذلك، فسآتي إلى هذا الخلاف المُطلَق وأُقَيِّدُه، وما كان مثلَه كذلك.

الشمسُ  فصنَّفَ  ذلك،  إلى  الحاجة  على  يَدُلُّ  ممّا  المُقنعِ،  تصحيح  إلى  المرداويُّ  سُبقَِ  وقد 
النابُلُسيُّ )ت:797( »تصحيح الخلاف المُطلَق في المُقنعِ«)6))، واختصَرَه العزُّ الكنانيُّ )ت:876ه( 
»الإتحاف  في  )ت:928ه(  العليميُّ  واختصَرَه  »الإنصاف«،  المرداويُّ  صَنَّفَ  ثم   ، المرداويُّ شيخُ 
مُختصَر الإنصاف« لم يعمَلْ منه إلا النصفَ، وله أيضًا: »تصحيح الخلاف المُطلَق في المُقنعِ« فلعلّه 

اسمٌ آخَرُ للمُختصَر السالف)6)).

كتابي  في  ما  أَقتَضِبَ  أنْ  بالبال  سَنَحَ  فقد  بعدُ،  )أمّا  »التنقيح«)7)):  مة  مقدِّ في  المراداويُّ  قال 
»الإنصاف«( فاعتمَدَ على »الإنصاف«؛ لأنّه بَلَغَ الغايةَ 

قُ أجعَلُه على -1  قُ في »المُقنعِ« مِن الخلاف( فما أطلَقَه المُوَفَّ �)مِن تصحيح ما أطلَقَ الشيخُ المُوَفَّ
قولٍ واحدٍ، وهو الصحيحُ، )وما لم يُفصِحْ فيه بتقديمِ حُكم(.

في -2  الراجح  غيرُ  وهو  مذهبٌ،  أنّه  ذَكَرَ  أو  حَه،  صَحَّ أو  مَه،  قَدَّ أو  به،  قَطَعَ  ما  على  مَ  أتكلَّ �)وأنْ 
المذهب( فأجعَلُه على الصحيح منِ المذهب. 

�)وما أخَلَّ به مِن قيدٍ أو شرطٍ صحيحٍ في المذهب( فأُضيفُه، )وما حَصَلَ في عبارته مِن خَلَلٍ أو -3 
إيهامٍ أو عمومٍ أو إطلاقٍ( فأُصلحُِه. 

وما ذَكَرَه أولً هو أهَمُّ ما قام به.

)6))  �تنبيه: قال ابن المبرد في ترجمة الشمس أبي عبد الله محمد بن أحمد بن محمود النابلسي )ت805ه(: »رأيت تصحيحًا 
على كتاب »المقنع« للقاضي شمس الدين النابلسي، أظنه له« انظر: الجوهر المنضد )ص/152، 153(. والظاهر أنه 
لشمس الدين أبي عبد الله محمد بن عبد القادر بن محيي الدين عثمان ابن عبد الرحمن بن عبد المنعم بن نعمة النابلسي 
الحنبلي، المعروف بالجنة )ت797ه(، كما عند العليمي والسحب، ولم يذكره له ابن المبرد في ترجمته، وإنما التبس 
عليه؛ للاشتراك في اللقب والكنية والمحلة والعصر، ومن أجل ذلك صار المتأخرون يذكرون كتابين، وإنما هو كتاب 

واحد. 
النقاب  وكشف   ،)942/3( الوابلة  والسحب   ،)173/5( الأحمد  والمنهج  )ص/148(،  المنضد  الجوهر  انظر: 

)ص/60، 247(، والمدخل المفصل )728/2(، والمذهب الحنبلي )455/1، 239/2(.
)6))  �انظر: مقدمة تحقيق بلغة الوصول )ص/18(، والسحب الوابلة )518/2(.

)7))  �انظر: التنقيح المشبع )ص/29، 31(.



القسم224
الثاني البحوث والدراسات

ثم قال: )فإذا انضَمَّ هذا »التصحيح«( أي: »التنقيحُ« )إلى بَقيّة ما في الكتاب( أي: إلى »المُقنعِ« 
منِ  الصحيحةُ  بأنّها  المقطوعُ  الأحكامُ  »المُقنعِ«  منِ  فيُؤخَذُ  تعالى(  اللهُ  شاءَ  إنْ  المذهبُ  رَ  )تحرَّ
المذهب، ويُؤخَذُ من »التنقيح« ما قَطَعَ به ابنُ قُدامةَ في »المُقنعِ« بغير المذهب، أو أطلَقَ ابنُ قُدامةَ 

فيه الخلافَ، فإذا ضُمَّ »التنقيحُ« إلى »المُقنع« عُرِفَ المذهبُ.

ثم قال: )وهذه الطريقةُ لم أرَ أحدًا ممّن تكلَّم على التصحيح سَلَكَها(.

مُ في المذهب عند الاختلاف بين »الإنصاف« أو »تصحيح الفروع« أو »التنقيح«؟  والمقدَّ

رٌ، ويقالُ  مُ على »الإنصاف«؛ لأنّ »التصحيَح« متأخِّ قد ذَكَرْنا -قريبًا- أنّ »تصحيحَ الفروع« مُقدَّ
مة »التنقيح«:  رُ، فهو آخِرُ هذه الكُتب الثلاثة؛ لقوله في مقدِّ مُ؛ لأنّه المتأخِّ كذلك في »التنقيح«، فإنّه يُقَدَّ
)وأمشي في ذلك كلِّه على قولٍ واحدٍ، وهو الصحيحُ مِن المذهب، أو ما اصطَلَحْنا عليه في »الإنصاف« 

مُ)7)).  رٌ؛ فهو المُقدَّ و»تصحيح الفروع«( فدَلَّ على أنّ »التنقيح« متأخِّ

م منِ وجهٍ آخَرَ، وهو: سهولةُ الرجوع إليه، والناس يعتمدونَ على ما يَسهُلُ الرجوعُ  »والتنقيحُ« مقدَّ
رٌ، إلا أنّ »الإنصاف« أكثرُ  مٌ على »الإنصاف«؛ لأنّه متأخِّ إليه، وإنْ ذَكَرْنا أنّ »تصحيح الفروع« مُقدَّ
تداوُلً من »تصحيح الفروع«؛ لأنّه أسهَلُ في الرجوع إليه؛ ولذلك يسلكونَ ما في »الإنصاف« أحيانًا 
مُه على »الإنصاف«،  ويتركون ما في »التصحيح«، وقد يَعرِضُ لأحدهم الرجوعُ لـ»التصحيح« فيقدِّ

وهذه المسألة تحتملُ بحثًا طويلً.

وباعتبار  »التنقيح«،  ثم  »التصحيح«  ثم  »الإنصاف«  لُهم  فأوَّ ره:  وتأخُّ التصنيف  م  تقدُّ فباعتبار 
التداوُل: فأكثرُهم تداولً »التنقيحُ« باعتباره متناً بُنيَِ عليه ما بعدَه، ثم »الإنصافُ«، ثم »التصحيحُ«.

مثالٌ على مسألةٍ اختلف فيها »التنقيحُ« مع »الإنصاف« و»التصحيح«: 

على  الإحرام  محظورات  منِ  وهو  بسيره،  يسيرُ  الذي  الملاصق  بغير  المُحرِمِ  استظلال  مسألةُ 
المذهبِ، كما في »الإنصاف« و»التصحيح« و»التنقيح« و»المنتهى« و»الإقناع«)7))، لكن اختلفوا في 

وجوبِ الفِدية ِعليه، أي: هل هو محظورٌ فقط، أم هو محظورٌ فيه فديةٌ؟ 

)7))  �وذكر الشيخ عثمان النجدي أن »التصحيح« هو المتأخر، وهو الواجب الاتباع، لكن أشار المرداويُّ في مقدمة »التنقيح« 
ر. إلى »التصحيح« وإلى »الإنصاف« فدل على أن »التنقيح« هو المتأخِّ

 )100-99/2( والمنتهى  )ص/180(  والتنقيح   )417-415/5( الفروع  وتصحيح   )241-236/8( )7))  �الإنصاف 
والإقناع )357-356/1(. 



225

ة(
الث

الث
ة 

سن
)ال

س 
اد

س
 ال

دد
لع

ا
2م

02
5 

وبر
كت

- أ
هـ 

14
47

خر 
الآ

ع 
ربي

المدرسة الحنبلية الفقهية، تاريخها ورجالها وأطوارها

الذي في »الإنصاف« و»تصحيح الفروع«: أنّه لا فديةَ فيه، والذي في »التنقيح«: أنّ فيه فديةً، وهو 
لأنّه  الأصلُ؛  هو  وهذا  »التنقيح«،  وافقوا  و»الإقناع«  فـ»المنتهى«  و»الإقناع«،  »المنتهى«  في  الذي 

رٌ، ولأنّه مُتداوَلٌ، ولكنّ ذلك لا يَطَّرِدُ. متأخِّ

في  قاله  وممّا  به،  عنايتهِِ  مظاهر  منِ  وهذا  عليه،  وحشّى  »التنقيحَ«،  نَسَخَ    والحَجّاويُّ 
الفروع«،  و»تصحيح  »الإنصاف«  في  حَه  صَحَّ ما  »التنقيح« خلاف  في  عليه  )ومشى  »حاشيته«)7)): 
رُ، وعليه المُعتمَدُ،  وتابَعَ »التنقيحَ« مَن جَمَعَ بين »المُقنعِ« و»التنقيح«( وهذا هو الأصل؛ لأنّه المتأخِّ
رُ هذه العبارة -في ثلاثة  يُكَرِّ ذَكَرَ المرداويُّ في مقدمته، والفُتوحيُّ في »شرح المنتهى« كثيرًا ما  كما 
مة »التنقيح« أنّ عليه  ذَكَرَ في مقدِّ أنّه جرى على »التنقيح«؛ لأنّ المرداويَّ  أو أربعة مواضعَ- فذَكَرَ 

الاعتمادَ.

ثم قال: )وتابَعَ »التنقيحَ« مَن جَمَعَ بين »المُقنعِ« و»التنقيح« كابن النّجّار( وهو قرينهُ، وهذا يَدُلُّ 
، وعُذرُهما تقليدُ »التنقيح« مِن  وَيْكيِّ على اطلاع الحَجّاويِّ على »مُنتهى الإرادات«، )وشيخِنا الشُّ
نفسِهِ، فهم  التصحيح  المصنِّفين، وكذا منِ غيرِ مراجعةِ  منِ  مُراجعةِ تصحيحِ غيرهِ( أي: غيرِه  غير 

قلّدوا التنقيحَ ولم يَرجعوا إلى التصحيح.

و»الإقناعُ«  فالعُسكريُّ  »الإقناع«(  في  عليه  مَشَيْنا  الذي  وهو  كتابه...  في  العُسكريُّ  يُتابعِْه  )ولم 
وَيْكيُّ والفُتوحيُّ جَرَوْا على ما في »التنقيح«. جَرَوْا على ما في »التصحيح« و»الإنصاف«، والشُّ

المطلب الثالث: المصنَّفات التي جَمَعَتْ بين »المقنع« و»التنقيح«

فيه  لأنّ  بمفرده؛  »المُقنعِ«  قراءةَ  تستطيعُ  لا  أنّك  وهو:  إشكالٌ،  وفيه  وُلدَِ  »التنقيح«  أنّ  يُلاحَظُ 
مْنا، ولا تستطيعُ قراءةَ  خلافًا مطلقًا، ولم يَجزِمْ فيه بالمذهب، وهذا هو سبب تأليف »التنقيح« كما قدَّ
فلذلك  فقط؛  الإشكال  ومواطنِ  المُطلَق،  الخلاف  إلى  إلا  فيه  ضْ  يتعرَّ لم  لأنّه  بمفرده؛  »التنقيح« 
إلى  الكتاب( أي:  بقيّة ما في  )إلى  »التنقيح«  انضَمَّ هذا »التصحيح«( أي:  )فإذا   :((7( المرداويُّ قال 

رَ المذهَبُ إنْ شاءَ اللهُ تعالى(. »المُقنعِ« )تحرَّ

رُ المذهبُ بأحد الكتابين وحدَه، ومنِ هنا جاءت جملةٌ منِ المُصنفّات قاصدةً الجَمْعَ  فلا يتحرَّ
بين »المُقنعِ« و»التنقيح«، ولم يكن الفُتوحيُّ -صاحبُ »المنتهى«- صاحبَ هذه الفكرة، بل قد سُبقَِ 

)7))  �انظر: حاشية الحجاوي على التنقيح )ص/263(.
)7))  �انظر: التنقيح المشبع )ص/31(.



القسم226
الثاني البحوث والدراسات

فَتْ في ذلك ثلاثةُ جموعٍ، أشار إليها الحَجّاويُّ في كلامه السابق، وكلُّ جَمْعٍ منها مُصَنِّفُه  إليها، فقد أُلِّ
تلميذٌ للآخَر.

قنع والتنقيح« للعسكريِّ )ت:909ه(، وقد 
ُ
الم الجمَْعُ الأول: »المنهَجُ الصحيح في الجمع بين 

، وهو أحدُ نُسّاخ كتابه »التنقيح«. َ قبلَ إتمامه، وصَلَ فيه إلى العطيّة، وقد تتَلمَذَ على المرداويِّ تـوُُفِّ
قنِع 

ُ
الم بين  الَجمْع  »التوضيحُ في  قنع« و»التنقيح«-: 

ُ
»الم جَْعٍ تامٍّ بين  أوَّلُ  الثاني -وهو  الجمُْعُ 

 ، ، وهو شيخٌ لشيخَيِ المذهب: الَحجّاويِّ والتنقيح« للشُّوَيْكيِّ )ت:939ه(، وهو تلميذُ العُسكريِّ
. وابنِ النّجّار الفُتوحيِّ

الجَمْعُ الثالث: »مُنتهى الإرادات في الجَمْع بين المُقنعِ والتنقيح وزيادات« لابن النجّّار الفُتوحيِّ 
. وَيْكيِّ )ت:972ه(، وهو تلميذُ الشُّ

. ، ثم الفُتوحيُّ وَيْكيُّ ، ثم الشُّ ، ثم العُسكريُّ فصارت السلسلة: المرداويُّ

الكلام على كتاب »منتهى الإرادات« لابن النّجّار )ت:972(:

ذَكَرْنا أنّ كتاب »مُنتهى الإرادات« هو جَمْعٌ بين »المُقنعِ« و»التنقيح« وزياداتٌ، وقولُ ابنِ النجّّار: 
دَ بها  »وزياداتٌ« الذي يظهَرُ أنّها زياداتٌ قليلةٌ، ولعلّ أكثرَها منِ »الفروع«)7))، وِمن زياداته أشياءُ تفرَّ
ابنُ نصر الله في حواشيه)7))، وإلا فأصلُ الكتاب هو الجَمْعُ بين »المُقنعِ« و»التنقيح«؛ ولذلك ترَكَ 
الناسُ »المُقنعِ« و»التنقيح« بعد هذا الجَمْع، وأصبَحَ مرجِعُهم على هذه الجموع، والذي اشتهرَ منها 

وا به. ؛ ولذلك انقطَعَ الجَمْعُ بعد ذلك، ولعلَّهم أقرُّ هو جَمْعُ الفُتوحيِّ

ابنَ  أنّ  مع  عبارَتَه)7))،  عَقَدَ  الفُتوحيَّ  أنّ  الإرادات«  »منتهى  عن  الحنفيُّ  طولونَ  ابنُ  ذَكَرَ  وقد 
عبارةَ  عَقَدَ  الفُتوحيَّ  أنّ  أعني  شائعٌ،  المعنى  هذا  فكأنّ   - للفُتوحيِّ معاصرٌ  -وهو  حنفيٌّ  طولونَ 

»المنتهى«.

وَيْكيِّ  ، وذكَرَ أنّ كتاب الشُّ وَيْكيِّ على جَمْعِ الفُتوحيِّ لُ جَمْعَ الشُّ وكان الشيخُ ابن سعديٍّ  يُفَضِّ

منها:  مديدة،  سنوات  مدة  عديدة  جليلة  كتبا  والده  على  بقراءته  سمعت  »ولطالما  الفتوحي:  ترجمة  في  الجزيري  )7))  �قال 
»المقنع«، و»المحرر«، وسمعت أنا وإياه بقراءة الشهاب البهوتي غالب »كتاب الفروع«« انظر: الدرر الفرائد المنظمة 

 .)1853/3(
وفي الباب: )زيادات منتهى الإرادات على المقنع( لسليمان بن خالد الحربي، لكنه لم يميز بين الزوائد من التنقيح وغيره.

)7))  �انظر: معونة أولي النهى )486-485/11، 508-507(.
)7))  �انظر: السحب الوابلة، لابن حميد )216/1(.



227

ة(
الث

الث
ة 

سن
)ال

س 
اد

س
 ال

دد
لع

ا
2م

02
5 

وبر
كت

- أ
هـ 

14
47

خر 
الآ

ع 
ربي

المدرسة الحنبلية الفقهية، تاريخها ورجالها وأطوارها

»المنتهى«،  سُ  يُدَرِّ كان  الشيخَ  أنّ  مع  بذاك)7))،  ليست  طبعَتَه  عبارةً؛ لأنه سهلٌ)7))، ولكنّ  أفضلُ 
وكان يراوحُ بينه وبين »الزاد«، فكان يَختمُِ الفقهَ كلَّه في سنةٍ، وإذا وصَلَ إلى نصف »الزاد« يبدأ في 

أول »المنتهى«)8)).

: وَيْكيِّ سبب تأليف الفُتوحيِّ لـ»المنتهى« مع اكتمال جَمْع شيخه الشُّ

قد يقالُ -والله أعلم-: إنّ منِ أسباب ذلك وَلَعَ الفُتوحيِّ بالاختصار؛ ولذلك صَنَّفَ في الأصول 
دَ بها عن علماء الأصول)8))، وصَنَّفَ في الفقه »المنتهى« قاصدًا  »مختصَر التحرير« على طريقةٍ تفرَّ
إليه  وأشار  طولونَ،  ابنُ  ذَكَرَ  كما  عبارَتَه  عَقَدَ  لكنهّ   ، وَيْكيِّ للشُّ خلافًا  لفظه،  اختصار  في  المُبالَغة 

؛ ولذلك يشرحُ الفُتوحيُّ -أحيانا- العبارة بطريقةٍ، ويَشرَحُها البُهُوتيُّ بطريقةٍ أُخرى. السعديُّ

شروح »المنتهى«: 

أول وأعظَمُ شرحٍ لـ»المنتهى« هو شرح المصنِّف نفسه: »معونةُ أُولي النُّهى«، واعتمد فيه على 
المحرر«  »شرح  ومنِ  »الفروع«  منِ  أيضًا  واستفاد  الاستدلال،  في  الكبير«  »الشرح  أو  »المغني« 

 . للقطيعيِّ

والشرح الآخَرُ »شرح البُهُوتيِّ« واعتمَدَ فيه على شرح المصنِّف »المعونة«.

وأمّا »شرح  رًا،  متأخِّ طُبعَِ  »المعونةَ«  البُهُوتيِّ«؛ لأنّ  اشتهارَ »شرح  النجّّار  ابنِ  يشتهِرْ شرحُ  ولم 
رُها له أثرٌ في اشتهار بعض الكتب، ونظيرُه في أصول الفقه  مُ الطباعة وتأخُّ البُهُوتيِّ« فطُبعَِ قديمًا، وتقدُّ

»شرح الكوكب« لابنِ النجّّار فاق »التحبير« للمرداويّ شُهرةً، وهو مستفادٌ منه، وجُلُّه عائدٌ إليه.

وقد أشار الحجاويُّ إلى هذه الجموع الثلاثة في »حاشيته على التنقيح« كما سَبَقَ، وأمّا اطِّلاعُه 
عُه على جَمْع شيخه  على جَمْع العُسكريِّ فواضحٌ لا إشكالَ فيه، والعُسكريُّ هو شيخُ شيخه، واطلِّ

)7))  �انظر: الأجوبة النافعة )ص/291(.
)7))  �يعني: طبعة الكتاب في زمانه، وإلا فقد طبع الكتاب بعد ذلك طبعة محققة في ثلاث مجلدات، بتحقيق الدكتور ناصر 

الميمان.
)8))  �ومن لطائف الباب قول الإسنوي: »حكى بعض شيوخنا عن بعض شيوخه: أنه كان يدرس الوسيط كل ‌سنة، ولا يتعرض 
انظر:  عام«،  من  أكثر  الفقه  أبواب  من  بباب  يكون عهده  أن  والتدريس  للإفتاء  يتصدى  لمن  يقبح  ويقول:  زائد،  لفرع 
المهمات في شرح الروضة والرافعي )98/1(، وقال أبو حنيفة: »لا يترك القاضي على القضاء أكثر من سنة حتى يعود 

إلى العلم فيتذكر ثم يتولى ثانيا« انظر: مناقب الإمام الأعظم، لعلي القاري )514/2(.
)8))  �وراجع في ذلك: المدخل إلى أصول الفقه )ص/419(.



القسم228
الثاني البحوث والدراسات

عُه على جَمْع الفُتوحيِّ »المنتهى«، ولا نعلَمُ هل هذا  وَيْكيِّ واضحٌ أيضًا، لكنّ المفيدَ هنا هو اطلِّ الشُّ
الاطلاعُ قبلَ تأليف »الإقناع« أو بعدَه، غير أنّه صنَّفَ »حاشيته على التنقيح« بعد »الإقناع«، فقال في 

»حاشية التنقيح«)8)): )وهذا الذي مشينا عليه في »الإقناع«(.

لَعَ على »الإقناع«، وقد أشار إليه في شرحه على المنتهى في  ومنِ اللطائف أنّ الفُتوحيَّ أيضًا اطَّ
ثلاثة مواضعَ)8)).

 ، مصريٌّ الفُتوحيَّ  لكنّ  إليهما،  المذهب  مرجعُ  وصار  متعاصرانِ،  والحَجّاويُّ  والفُتوحيُّ 
لُها إلى الموازين الشاميّةِ. ؛ ولذلك إذا جاء إلى الأرطال ونحوِها يُحَوِّ والحَجّاويَّ شاميٌّ

الكلام على كتاب »الإقناع« للحَجّاويِّ )ت:968هـ(:

بُدَّ منِ الكلام عليه،  ؛ فلا  الفُتوحيِّ النجّّار  للحَجّاويُّ هو صِنوُ »المنتهى« لابنِ  كتاب »الإقناع« 
زٍ، لكنْ لا شَكَّ أنّه  وإنْ كان »الإقناعُ« ليس جَمْعًا بين »المقنع« و»التنقيح« فذِكرُه هنا فيه نوعُ تجَوُّ
بعض  في  واضحةٌ  فاستفادتُه  بينهما،  جَمَعَتْ  التي  المصنَّفات  على  كذلك  واعتمَدَ  عليهما،  اعتمَدَ 

 . وَيْكيِّ المواطن منِ العُسكريِّ أو الشُّ

في  اعتمَدَ  أنّه  على  فنصَّ  عليها،  اعتمَدَ  التي  مصادره  على  كتابه  مة  مقدِّ في  الحَجّاويُّ  نصَّ  وقد 
منِ  أعَمُّ  هو  ولذلك  و»التصحيحِ«؛  و»التنقيحِ«  »الإنصافِ«  الثلاثة:  المرداويِّ  كُتب  على  كتابه 

»المنتهى«)8)).

مة شرحه »كشاف القِناع عن متن الإقناع« أنّ عُمدةَ »الإقناع«: »المُقنعِ«  وذكر البُهُوتيُّ في مقدِّ
ر« و»الفروعُ« و»المُستوعِب« للسامُرّيِّ -نسبة لسامُرّاءَ- )ت:617ه( )8))، وهو معاصرٌ  و»المُحَرَّ
مته أنّه اعتمَدَ على تسعةَ  للمُوَفَّق ابنِ قُدامةَ، وكتابه »المستوعِب« منِ أحسن الكُتب، وذكَرَ في مقدِّ
استوعَبَ  ما  وفروعِهِ  المذهب  أصول  منِ  هذا  كتابي  نتُ  »وضَمَّ قال:  كتابه،  في  وأفرَغَها  كُتُب، 
موسى،  أبي  لابن  و»الإرشاد«  الخلّل،  لغُلّم  و»التنبيه«  الخِرَقيّ«،  »مُختصَر  نهَ:  تضَمَّ ما  جميعَ 
البَناّ، وكتاب »الهداية«  يَعْلى، و»الخصال« لابنِ  و»الجامع الصغير«، و»الخصال« للقاضي أبي 
الكتب  هذه  جميع  عن  أغناه  هذا  كتابي  لَ  حَصَّ فمَن  عَقيلٍ،  لابنِ  و»التذكرة«  الخطّاب،  لأبي 

)8))  �حاشية الحجاوي على التنقيح )ص/263(.
)8))  �معونة أولي النهى )168/2، 220، 268/11(.

)8))  �الإقناع )2/1(.
)8))  �كشاف القناع )2/1(.



229

ة(
الث

الث
ة 

سن
)ال

س 
اد

س
 ال

دد
لع

ا
2م

02
5 

وبر
كت

- أ
هـ 

14
47

خر 
الآ

ع 
ربي

المدرسة الحنبلية الفقهية، تاريخها ورجالها وأطوارها

المذكورة؛ إذ لم أُخِلَ بمسألةٍ منها...«)8)). 

الصحيح«  »المنهج  المنتهى:  جُموع  إليها  ونُضيفُ  الثلاثةَ،  المرداويِّ  كُتبَ  اعتمَدَ  فالحَجّاويُّ 
ر« و»الفروع« و»المستوعِب«، ورجوعُه إلى هذه  البُهُوتيُّ »المُقنعِ« و»المُحَرَّ أو »التوضيح«، وذَكَرَ 

المصادر ظاهرٌ.

المقارنة بين »الإقناع« و»المنتهى«:

ذَكَرْنا أنّ »الإقناع« صِنوُ »المنتهى«، فيقالُ في المقارنة بينهما على سبيل الاختصار: 

ضخمٍ،  واحدٍ  مُجلَّدٍ  في  طُبعَِ  فقد  بُع،  الرُّ على  »المنتهى«  فحجمُ  بكثيرٍ،  أكبرُ  »الإقناع«  حجمُ 
و»الإقناع« في أربعة مُجلَّدات ضخمةٍ، وقد يُقال: ألفاظُ »المُنتهى« مختصَرة؛ فيكونُ على النصف 

منِ حجم »الإقناع«.

زاد  وربما  و»التنقيح«،  »المُقنع«  على  »المنتهى«  اعتماد  لأنّ  أكثرُ؛  الحَجّاويُّ  مصادرُ  وأيضًا 
شيئًا منِ »الفروع«، وأمّا الحَجّاويُّ فمصادرُه أكثرُ، ويُعنى أيضًا باختيارات شيخ الإسلام ابن تيميّةَ، 
رٌ زائدٌ  حَه صاحب »الإنصاف«، فعنده تحرُّ ويَخرُجُ عن المذهب أحيانًا، بمعنى أنّه يَخرُجُ عمّا صَحَّ

على »المنتهى«.

وكذلك فـ»المنتهى« يَضغَطُ العبارة، وأمّا صاحبُ »الإقناع« فلا يَعنيه ضغطُ العبارة، وإنْ قال: إنّه 
اختصَرَ ألفاظَه، لكنْ ليس على طريقة »المنتهى«.

الأساسيُّ  فمصدَرُهم  واحدةٌ،  مصادرَهُما  لأنّ  و»الإقناع«؛  »المنتهى«  اتفاق  هو  والأصلُ 
الأحيان  منِ  كثيرٍ  في  واختلافاتُهم  مسائلَ،  في  اختلفوا  لكن  عنه،  يخرجون  يكادون  لا   ، المرداويُّ
، وأمّا اختلافاتُهم خارجَ المرداويِّ فقليلةٌ، وأحيانا يتفقون على  بسبب اختلاف تصحيح المرداويِّ

، لكنهّ قليلٌ أيضًا. ما يخالفُ المرداويَّ

وقد جَمَعَ الدكتور عبد العزيز الحجيلانُ  الاختلافاتِ بين »المنتهى« و»الإقناع« في كتاب 
نواةٌ  جَمَعَها واهتَمَّ بها، فهي  مَن  أوائل  أنّه منِ  بكثيرٍ، إلا  أكثرُ من ذلك  المسائلَ  مطبوعٍ، لكنّ 

مُهمّةٌ.

وقد أشار مَرْعيٌّ الكَرْميُّ في »غاية المنتهى في جمع الإقناع والمنتهى« إلى الاختلافات بينهما، 

)8))  �انظر: المستوعب )43/1(.



القسم230
الثاني البحوث والدراسات

رِ الإحاطةُ بمعاني الألفاظ ومدلولاتها  وفاتَتْه أشياءُ كثيرةٌ؛ لأنّه يصعبُ استيعابُ ذلك، فمِن المُتعذِّ
منطوقًا ومفهومًا؛ ولذلك فات الجميعَ شيءٌ كثيرٌ.

وللبُهُوتيِّ شرحٌ على »الإقناع«، وهو: »كشّاف القناع«، وهو منِ أهمِّ شروح المذهب وأعظمِها 
وأوسعِها، وكان معتمَدُه في شرحه على شرح الفُتوحيِّ على »المنتهى«، وعلى »المُبدِع« للبُرهان ابنِ 

مُفلحٍِ، مع تصرفاتٍ له وإفاداتٍ.

 » الفُتوحيِّ »شرح  على:  القِناع«  »كشّاف  وفي  »المُبدِع«،  على:  »الروض«  في  البُهُوتيُّ  فاعتمَدَ 
رٌ  «، وشرحُه على »المنتهى« متأخِّ و»المُبدِع«، واعتمد في شرحِه على »المنتهى« على »شرح الفُتوحيِّ

عن »الكشّاف«، لكنْ لم يعتمِد »الكشّاف« في شرحه على »المنتهى«.

إلى  بآخَرَ في الاستدلال  أو  بطريقٍ  رين- عائدةٌ  المتأخِّ معتمَدُ  البُهُوتيِّ -وهو  كُتُب  أنّ كلَّ  فترى 
وإلى  قُدامةَ  ابنِ  قِ  المُوَفَّ إلى  عائدٌ  والمرداويُّ   ، المرداويِّ إلى  عائدةٌ في الأحكام  »المُغني«، وكلُّها 

الشمس ابنِ مُفلحٍِ.



231

ة(
الث

الث
ة 

سن
)ال

س 
اد

س
 ال

دد
لع

ا
2م

02
5 

وبر
كت

- أ
هـ 

14
47

خر 
الآ

ع 
ربي

المدرسة الحنبلية الفقهية، تاريخها ورجالها وأطوارها



القسم232
الثاني البحوث والدراسات

الخاتمة

مِن أهم نتائج البحث:

أصحاب -1  عن  الرواية  جَمَعَ  الذي  الخلّل  ثم  أصحابه،  على  أحمد  الإمام  بعد  المذهب  �مدارُ 
س  الإمام أحمد، ثم استكمَلَ غُلامُ الخلّل مشروعَ شيخه الخلّل في جَمْع الرواية ونَقْدِها، ثم أسَّ
حَ عنده مما  الخِرَقيُّ مدرسةً تعليميةً منِ خلال »المتن الفقهي المختصَر« الذي وَضَعَ فيه ما ترجَّ
رُوِي عن الإمام أحمد، ثم أخَذَ عنهما -أي: الخِرَقيِّ وغُلام الخلّل- ابنُ حامدٍ، وعنه القاضي 
ده، وكان سببًا في استقراره، ثم عنه تلميذيهِ أبو الخطّاب  أبو يَعْلى، وهو الذي وسّعَ المذهب ومهَّ
قُ الذي أفاد منِ تراث القاضي  وابنُ عقَيلٍ، اللّذان استكمَلَ مشروعَ شيخِهما، إلى أنْ جاء المُوَفَّ
وتلميذيه، وأحسَنَ استثمارهَ بما تميَّزَ به منِ حُسنِ بيانٍ وترتيبٍ وتقسيمٍ، ثم جاء المرداويُّ فمَن 

، وكان مدارُ تصانيفِهم جميعًا على مؤلَّفات المُوَفَّقِ. ، والفُتوحيِّ بعدَه؛ كالحَجّاويِّ

�المختصَرات الأصلية التي كان لها قدرٌ بارز في المذهب: »الخِرَقيّ«، ثم »الهدايةُ«، ثم »المُقنعُِ«، -2 
قُ كتابَه عليهما، فهذا مدارُ المذهب منِ جهة الأحكام، ومدارُ المذهبِ منِ جهة  وقد بنى المُوَفَّ

الدلالة على أدلّة المُوَفَّقِ في »المُغني«، وقد أفاد المُوَفَّقُ في الدلالة منِ القاضي أبي يَعْلَى.

ظٍ واقفٍ -3  زٍ مُتحفِّ �تفاوتَتْ مناهجُ الأصحاب في التعامل مع الرواية عن الإمام أحمد، ما بين مُتحرِّ
عِ هؤلاء درجاتٌ ورُتَبٌ،  عٍ يعمَلُ تخريجَه على نص الإمام، وفي توسُّ على نصِّ الإمام، ومتوسِّ
ها في الجملة، وانحرَفَ مسارُ التصحيح منِ النظر  إلى أنْ توقَّفَ النظرُ في رواية الإمام أحمد ونصِّ
في الروايات والتخريجات إلى اعتماد الرجال في التصحيح، دونَ النظر إلى الرواية، وعلى هذا 

دارَ عَمَلُ المرداويِّ في »الإنصاف«.

  



233

ة(
الث

الث
ة 

سن
)ال

س 
اد

س
 ال

دد
لع

ا
2م

02
5 

وبر
كت

- أ
هـ 

14
47

خر 
الآ

ع 
ربي

المدرسة الحنبلية الفقهية، تاريخها ورجالها وأطوارها

قائمة المصادر والمراجع

�ابن المبرد الحنبلي، يوسف بن الحسن. الجوهر المنضد في طبقات متأخري أصحاب أحمد. تحقيق: د. عبد -1 

الرحمن العثيمين. مكتبة الخانجي، الطبعة الأولى، 1407هـ - 1987م.

مكتبة -2  دهيش.  بن  الملك  عبد  د  أ.  تحقيق:  المنتهى.  شرح  النهى  أولي  معونة  أحمد.  بن  محمد  النجار،  �ابن 

الأسدي، الطبعة الخامسة، 1429هـ - 2008م.

التنقيح. المحقق: عبد الله التركي. مؤسسة -3  المقنع مع  منتهى الإرادات في جمع  النجار، محمد بن أحمد.  �ابن 

الرسالة، الطبعة الأولى، 1419هـ - 1999م.

�ابن تيمية، أحمد بن عبد الحليم. اقتضاء الصراط المستقيم لمخالفة أصحاب الجحيم. تحقيق: د. ناصر بن عبد -4 

الكريم العقل. دار كنوز إشبيليا، 1419هـ - 1998م.

سعود -5  بن  محمد  الإمام  جامعة  سالم.  رشاد  محمد  د.  تحقيق:  الاستقامة.  الحليم.  عبد  بن  أحمد  تيمية،  �ابن 

الإسلامية، الطبعة الأولى، 1404هـ - 1983م.

العمرية، -6  دار  السليمان.  علي  بن  الله  عبد  وتحقيق:  جمع  الفصول.  جامع  الحليم.  عبد  بن  أحمد  تيمية،  �ابن 

2020م.

بن قاسم. مجمع -7  الرحمن بن محمد  الفتاوى. جمع وترتيب: عبد  مجموع  الحليم.  بن عبد  تيمية، أحمد  �ابن 

الملك فهد، 1425هـ - 2004م.

�ابن حمدان، سليمان بن عبد الرحمن. كشف النقاب عن مؤلفات الأصحاب. المحقق: عبد الإله الشايع. دار -8 

الصميعي، الطبعة الأولى، 1426هـ - 2005م.

أبو زيد، وعبد -9  الحنابلة. تحقيق: بكر بن عبد الله  الوابلة على ضرائح  السحب  �ابن حميد، محمد بن عبد الله. 

الرحمن العثيمين. مؤسسة الرسالة، الطبعة الأولى، 1416هـ - 1996م.

�ابن رجب، عبد الرحمن بن أحمد. ذيل طبقات الحنابلة. المحقق: عبد الرحمن العثيمين. مكتبة العبيكان، 10 -

الطبعة الأولى، 1425هـ - 2005م.

الأولى، 11 - الطبعة  ركائز،  المشيقح.  خالد  المحقق:  رجب.  ابن  قواعد  أحمد.  بن  الرحمن  عبد  رجب،  �ابن 

1440هـ - 2019م.

�ابن قائد، عثمان بن أحمد. هداية الراغب لشرح عمدة الطالب. تحقيق: د. عبد الله التركي. مؤسسة الرسالة، 12 -

الطبعة الأولى، 1428هـ - 2007م.



القسم234
الثاني البحوث والدراسات

وزارة 13 - قطر:  طالب.  الدين  نور  تحقيق:  الحازم.  عمدة   = الهادي  أحمد.  بن  الله  عبد  المقدسي،  قدامة  �ابن 

الأوقاف، الطبعة الأولى، 1428هـ - 2007م.

�ابن قيم الجوزية، محمد بن أبي بكر. أعلام الموقعين عن رب العالمين. تحقيق: محمد الإصلاحي. دار عالم 14 -

الفوائد، الطبعة الأولى، 1437هـ.

�ابن قيم الجوزية، محمد بن أبي بكر. بدائع الفوائد. المحقق: علي بن محمّد العمران. دار عطاءات العلم - 15 -

دار ابن حزم، الطبعة الخامسة، 1440هـ - 2019م.

�ابن قيم الجوزية، محمد بن أبي بكر. زاد المعاد في هدي خير العباد. دار عطاءات العلم - دار ابن حزم، الطبعة 16 -

الثالثة، 1440هـ - 2019م.

�ابن كثير، إسماعيل بن عمر. البداية والنهاية. تحقيق: د. عبد الله التركي. دار هجر، الطبعة الأولى، 1417هـ.17 -

�ابن مفلح المقدسي، محمد بن مفلح. الفروع. تحقيق: عبد الله بن عبد المحسن التركي. مؤسسة الرسالة - 18 -

دار المؤيد، الطبعة الأولى، 1424هـ - 2003م.

�أبو زيد، بكر بن عبد الله. المدخل المفصل إلى فقه الإمام أحمد. دار العاصمة، الطبعة الأولى، 1417هـ.19 -

المهمات في شرح الروضة والرافعي. اعتنى به: أبو الفضل الدمياطي. مركز التراث 20 - �الإسنوي، عبد الرحيم. 

الثقافي المغربي - دار ابن حزم، الطبعة الأولى، 1430هـ - 2009م.

�البهوتى، منصور بن يونس. الروض المربع شرح زاد المستقنع. تحقيق: المكتب العلمي لمؤسسة الرسالة. 21 -

دار المؤيد - مؤسسة الرسالة، الطبعة الأولى، 1417هـ - 1996م.

�البهوتي، منصور بن يونس. كشاف القناع عن الإقناع. تحقيق: لجنة وزارة العدل. وزارة العدل، الطبعة الأولى، 22 -

1421-1429 هـ.

التركي، عبد الله بن عبد المحسن. المذهب الحنبلي. مؤسسة الرسالة، الطبعة الأولى، 1423هـ - 2002م.23 -

الجاحظ، عمرو بن بحر. البيان والتبيين. دار ومكتبة الهلال، 1423هـ.24 -

الجاسر، حمد. الدرر الفرائد المنظمة. الرياض: دار اليمامة، 1403هـ - 1983م.25 -

الحجاوي، موسى. الإقناع في فقه الإمام أحمد بن حنبل. تصحيح: عبد اللطيف السبكي. دار المعرفة.26 -

الحداد، هيثم بن جواد. الأجوبة النافعة على المسائل الواقعة. دار ابن الجوزي - دار المعالي.27 -

الثالثة، 28 - الطبعة  الثقافية،  الأوراق  دار  حمدان.  آل  عادل  تحقيق:  السنة.  محمد.  بن  أحمد  بكر  أبو  �الخلال، 

1439هـ.



235

ة(
الث

الث
ة 

سن
)ال

س 
اد

س
 ال

دد
لع

ا
2م

02
5 

وبر
كت

- أ
هـ 

14
47

خر 
الآ

ع 
ربي

المدرسة الحنبلية الفقهية، تاريخها ورجالها وأطوارها

العلمي 29 - البحث  عمادة  القايدي.  العزيز  عبد  تحقيق:  الأجوبة.  تهذيب  محمد.  بن  أحمد  بكر  أبو  �الخلال، 

بالجامعة الإسلامية، 1425هـ.

دار 30 - بشار عوّاد معروف.  د.  المشاهير والأعلام. تحقيق:  تاريخ الإسلام ووفيات  بن أحمد.  �الذهبي، محمد 

الغرب الإسلامي، الطبعة الأولى، 1424هـ - 2003م.

الثالثة، 31 - الطبعة  الرسالة،  مؤسسة  الأرنؤوط.  شعيب  تحقيق:  النبلاء.  أعلام  سير  أحمد.  بن  محمد  �الذهبي، 

1405هـ - 1985م.

�الرباط، خالد، وعيد، سيد عزت. الجامع لعلوم الإمام أحمد. دار الفلاح، الطبعة الأولى، 1430هـ - 2009م.32 -

�الزواوي، يحيي بن عبد المعطي. الفصول الخمسون. تحقيق: محمود محمد الطناحي. عيسى البابي الحلبي، 33 -

1977م.

�السامري، نصر الدين محمد بن عبد الله. المستوعب. تحقيق: أ.د عبد الملك بن دهيش، 1424هـ - 2003م.34 -

�سبط ابن الجوزي، يوسف بن قزأوغلي. مرآة الزمان في تواريخ الأعيان. تحقيق: محمد بركات وآخرون. دار 35 -

الرسالة، الطبعة الأولى، 1434هـ - 2013م.

�السبكي، عبد الوهاب بن تقي الدين. طبقات الشافعية الكبرى. المحقق: د. محمود الطناحي، د. عبد الفتاح 36 -

الحلو. هجر، الطبعة الثانية، 1413هـ.

الطناحي، محمود محمد. في اللغة والأدب. دار الغرب الإسلامي، 2002م.37 -

�الطناحي، محمود محمد. مقالات الطناحي. جمعها: محمد محمود ومحمد ناصر. دار البشائر الإسلامية، 38 -

الطبعة الأولى، 1422هـ.

شرح مختصر الروضة. المحقق: عبد الله التركي. مؤسسة الرسالة، الطبعة 39 - �الطوفي، سليمان بن عبد القوي. 

الأولى، 1407هـ - 1987م.

المنهج الأحمد في تراجم أصحاب الإمام أحمد. تحقيق: عبد 40 - الرحمن بن محمد.  المقدسي، عبد  �العليمي 

القادر الأرناؤوط. دار صادر، الطبعة الأولى، 1997م.

�الفارسي، أبو علي. شرح الأبيات المشكلة الإعراب. تحقيق: د. محمد محمود الطناحي. مكتبة الخانجي - 41 -

مطبعة المدني، الطبعة الأولى، 1408هـ - 1988م.

�الفراء، محمد بن الحسين. العدة في أصول الفقه. تحقيق: د. أحمد بن علي المباركي. الطبعة الثانية، 1410هـ 42 -

- 1990م.

الفوزان، محمد بن طارق. المدخل إلى أصول الفقه. دار التحبير، 1446هـ - 2025م.43 -



القسم236
الثاني البحوث والدراسات

�الفوزان، محمد طارق. القول الموفق في ترجمة الإمام الموفَّق. بحث منشور في مجلة الفقه الحنبلي وأصوله، 44 -
العدد 4، 2024م.

الطبعة 45 - النظامية،  آباد: مطبعة مجلس دائرة المعارف  مناقب الإمام الأعظم. حيدر  �القاري، علي بن سلطان. 
الأولى، 1332هـ.

أسفار، 46 - دار  الفوزان.  د. محمد طارق  تحقيق:  إلى علم الأصول.  الوصول  بلغة  إبراهيم.  بن  أحمد  �الكناني، 
1439هـ - 2018م.

د. عبد 47 - التركي،  الله  د. عبد  الخلاف. تحقيق:  الراجح من  الإنصاف في معرفة  بن سليمان.  �الـمَرْداوي، علي 
الفتاح الحلو. هجر، الطبعة الأولى، 1415هـ - 1995م.

مكتبة 48 - السلامة.  ناصر  د.  المحقق:  المقنع.  أحكام  تحرير  في  المشبع  التنقيح  سليمان.  بن  علي  �المرداوي، 
الرشد، الطبعة الأولى، 1425هـ - 2004م.

�المرداوي، علي بن سليمان. تصحيح الفروع. تحقيق: عبد الله بن عبد المحسن التركي. مؤسسة الرسالة، دار 49 -
المؤيد، الطبعة الأولى، 1424هـ - 2003م.

�المقدسي، عبد الرحمن بن محمد. الشرح الكبير. تحقيق: د. عبد الله التركي. هجر، الطبعة الأولى، 1415هـ 50 -
- 1995م.

  



237

ة(
الث

الث
ة 

سن
)ال

س 
اد

س
 ال

دد
لع

ا
2م

02
5 

وبر
كت

- أ
هـ 

14
47

خر 
الآ

ع 
ربي

المدرسة الحنبلية الفقهية، تاريخها ورجالها وأطوارها

Bibliography

1.  �Abū Zayd, Bakr ibn ‘Abd Allāh. Al-Madkhal al-Mufaṣṣal ilā Fiqh al-Imām Aḥmad. 

Dār al-‘Āṣimah, 1st ed., 1417 AH.

2.  �al-‘Ulaymī al-Maqdisī, Mujīr al-Dīn ‘Abd al-Raḥmān. Al-Manhaj al-Aḥmad fī Tarājim 

Aṣḥāb al-Imām Aḥmad. Ed. ‘Abd al-Qādir al-Arna’ūṭ. Dār Ṣādir, 1st ed., 1997.

3.  �al-Asnawī, Jamāl al-Dīn ‘Abd al-Raḥīm. Al-Muhimmāt fī Sharḥ al-Rawḍah wa-

al-Rāfi‘ī. Ed. Abū al-Faḍl al-Dimyāṭī, Aḥmad ibn ‘Alī. Markaz al-Turāth al-Thaqāfī 

al- Maghribī - Dār Ibn Ḥazm, 1st ed., 1430 AH- 2009.

4.  �al-Bahūtī, Manṣūr ibn Yūnus. Al-Rawḍ al-Murabba‘ Sharḥ Zād al-Mustaqni‘. Ed. 

al-Maktab al-‘Ilmī li-Mu’assasat al-Risālah. Dār al-Mu’ayyad - Mu’assasat al-Risālah, 

1st ed., 1417 AH- 1996.

5.  �al-Bahūtī, Manṣūr ibn Yūnus. Kashshāf al-Qinā‘ ‘an al-Iqnā‘. Ed. A Specialized 

Committee in the Ministry of Justice. Wizārat al-‘Adl fī al-Mamlaka al-‘Arabīyah 

al- Su‘ūdīyah, 1st ed., (1421-1429 AH) = (2000-2008).

6.  �al-Dhahabī, Shams al-Dīn Muḥammad ibn Aḥmad. Siyar A‘lām al-Nubalā’. Ed. 

Shu‘ayb al-Arna’ūṭ and others. Mu’assasat al-Risālah, 3rd ed., 1405 AH- 1985.

7.  �al-Dhahabī, Shams al-Dīn Muḥammad ibn Aḥmad. Tārīkh al-Islām wa-Wafayāt 

al- Mashāhīr wa-al-A‘lām. Ed. Dr. Bashshār ‘Awwād Ma‘rūf. Dār al-Gharb al-Islāmī, 

1st ed., 1424 AH- 2003.

8.  �al-Fārisī, Abū ‘Alī. Sharḥ al-Abyāt al-Mushkilah al-I‘rāb. Ed. and explained by: Dr. 

Maḥmūd Muḥammad al-Ṭannāḥī. Maktabat al-Khānjī - Maṭba‘at al-Madanī, 1st ed., 

1408 AH- 1988.

9.  �al-Farrā’, al-Qāḍī Abū Ya‘lá Muḥammad. Al-‘Uddah fī Uṣūl al-Fiqh. Ed. Dr. Aḥmad 

ibn ‘Alī al-Mubārakī. 2nd ed., 1410 AH- 1990.

10.  �al-Fawzān, Dr. Muḥammad ibn Ṭāriq. Al-Madkhal ilā Uṣūl al-Fiqh. Dār al-Taḥbīr, 

1446 AH- 2025.



القسم238
الثاني البحوث والدراسات

11.  �al-Fawzān, Dr. Muḥammad Ṭāriq ‘Alī. Al-Qawl al-Muwaffaq fī Tarjamat al-Imām 

al-Muwaffaq. Published research, Majallat al-Fiqh al-Ḥanbalī, issue 4, 2024.

12.  �al-Ḥaddād, Haytham ibn Jawād. Al-Ajwibah al-Nāfi‘ah ‘alā al-Masā’il al-Wāqi‘ah. 

Dār Ibn al-Jawzī - Dār al-Ma‘ālī.

13.  �al-Ḥajawī, Mūsá. Al-Iqnā‘ fī Fiqh al-Imām Aḥmad ibn Ḥanbal. Corrected by: ‘Abd 

al-Laṭīf al-Subkī. Dār al-Ma‘rifah.

14.  �al-Jāḥiẓ, ‘Amr ibn Baḥr. Al-Bayān wa-al-Tabyīn. Dār wa-Maktabat al-Hilāl, 1423 AH.

15.  �al-Jāsir, Ḥamd. Al-Durar al-Farā’id al-Munẓamah, fī Akhbār al-Ḥājj wa-Ṭarīq 

Makkah al-Mukarramah. Ed. Ḥamd al-Jāsir. al-Riyāḍ: Dār al-Yamāmah, 1403 AH- 

1983.

16.  �al-Khallāl, Abū Bakr Aḥmad ibn Muḥammad. Al-Sunnah. Ed. ‘Ādil Āl Ḥamdān. Dār 

al-Awrāq al-Thaqāfīyah, 3rd ed., 1439 AH.

17.  �al-Khallāl, Abū Bakr Aḥmad ibn Muḥammad. Tahdhīb al-Ajwibah. Ed. ‘Abd al-‘Azīz 

ibn Muḥammad al-Qāyidī. ‘Imādat al-Baḥth al-‘Ilmī bi-al-Jāmi‘ah al-Islāmīyah, 1425 

AH.

18.  �al-Kinānī, ‘Izz al-Dīn Aḥmad ibn Ibrāhīm. Bulghat al-Wuṣūl ilā ‘Ilm al-Uṣūl. Ed. Dr. 

Muḥammad Ṭāriq al-Fawzān. Dār Asfār, 1439 AH- 2018.

19.  �al-Maqdisī, Shams al-Dīn Abū al-Faraj ‘Abd al-Raḥmān. Al-Sharḥ al-Kabīr. Ed. Dr. 

‘Abd Allāh al-Turkī. Hajar, 1st ed., 1415 AH- 1995.

20.  �al-Mardāwī, ‘Alā’ al-Dīn ‘Alī ibn Sulaymān. Al-Inṣāf fī Ma‘rifat al-Rājiḥ min 

al- Khilāf. Ed. Dr. ‘Abd Allāh al-Turkī and Dr. ‘Abd al-Fattāḥ al-Ḥulw. Hajar, 1st ed., 

1415 AH- 1995.

21.  �al-Mardāwī, ‘Alā’ al-Dīn ‘Alī ibn Sulaymān. Taṣḥīḥ al-Furū‘. Ed. ‘Abd Allāh ibn ‘Abd 

al-Muḥsin al-Turkī. Mu’assasat al-Risālah, Dār al-Mu’ayyad, 1st ed., 1424 AH- 2003.

22.  �al-Mardāwī, ‘Alā’ al-Dīn Abī al-Ḥasan ‘Alī. Al-Tanqīḥ al-Mushba‘ fī Taḥrīr Aḥkām 

al-Muqni‘. Ed. Dr. Nāṣir al-Salāmah. Maktabat al-Rushd, 1st ed., 1425 AH- 2004.



239

ة(
الث

الث
ة 

سن
)ال

س 
اد

س
 ال

دد
لع

ا
2م

02
5 

وبر
كت

- أ
هـ 

14
47

خر 
الآ

ع 
ربي

المدرسة الحنبلية الفقهية، تاريخها ورجالها وأطوارها

23.  �al-Qārī, ‘Alī ibn Sulṭān. Manāqib al-Imām al-A‘ẓam. On the margin of: Al-Jawāhir 

al-Muḍīyah. Ḥaydarābād al-Dakan: Maṭba‘at Majlis Dā’irat al-Ma‘ārif al-Niẓāmīyah, 

1st ed., 1332 AH.

24.  �al-Rabāṭ, Khālid, and ‘Īd, Sayyid ‘Izzat. Al-Jāmi‘ li-‘Ulūm al-Imām Aḥmad – al-Fiqh. 

Dār al-Falāḥ, 1st ed., 1430 AH- 2009.

25.  �al-Sāmirī al-Ḥanbalī, Naṣr al-Dīn Muḥammad. Al-Mustaw‘ab. Ed. Prof. Dr. ‘Abd al-

Malik ibn Duhaysh, 1424 AH- 2003.

26.  �al-Subkī, Tāj al-Dīn ‘Abd al-Wahhāb. Ṭabaqāt al-Shāfi‘īyah al-Kubrá. Ed. Dr. 

Maḥmūd al-Ṭannāḥī and Dr. ‘Abd al-Fattāḥ al-Ḥulw. Hajar, 2nd ed., 1413 AH.

27.  �al-Ṭannāḥī, Maḥmūd Muḥammad. Fī al-Lughah wa-al-Adab. Dār al-Gharb 

al- Islāmī, 2002.

28.  �al-Ṭannāḥī, Maḥmūd Muḥammad. Maqālāt al-Ṭannāḥī. Compiled by: Muḥammad 

Maḥmūd al-Ṭannāḥī and Muḥammad Nāṣir al-‘Ajmī. Dār al-Bashā’ir al-Islāmīyah, 

1st ed., 1422 AH.

29.  �al-Ṭūfī, Sulaymān ibn ‘Abd al-Qawī. Sharḥ Mukhtaṣar al-Rawḍah. Ed. ‘Abd Allāh 

ibn ‘Abd al-Muḥsin al-Turkī. Mu’assasat al-Risālah, 1st ed., 1407 AH- 1987.

30.  �al-Turkī, ‘Abd Allāh ibn ‘Abd al-Muḥsin. Al-Madhhab al-Ḥanbalī. Mu’assasat 

al- Risālah, 1st ed., 1423 AH- 2002.

31.  �al-Zawāwī, Yaḥyá ibn ‘Abd al-Mu‘ṭī. Al-Fuṣūl al-Khamsūn. Ed. Maḥmūd Muḥammad 

al-Ṭannāḥī. ‘Īsá al-Bābī al-Ḥalabī, 1977.

32.  �Ibn al-Mibrad al-Ḥanbalī, Yūsuf ibn al-Ḥasan. Al-Jawhar al-Munḍid fī Ṭabaqāt 

Muta’akhkhirī Aṣḥāb Aḥmad. Ed. Dr. ‘Abd al-Raḥmān ibn Sulaymān al-‘Uthaymīn. 

Maktabat al-Khānjī, 1st ed., 1407 AH- 1987.

33.  �Ibn al-Najjār, Muḥammad ibn Aḥmad. Ma‘ūnat Ulī al-Nuhá Sharḥ al-Muntahá. 

Ed. Prof. Dr. ‘Abd al-Malik ibn Duhaysh. Maktabat al-Asadī, 5th ed., 1429 AH- 2008.



القسم240
الثاني البحوث والدراسات

34.  �Ibn al-Najjār, Taqī al-Dīn Muḥammad. Muntahá al-Irādāt fī Jam‘ al-Muqni‘. Ed. 

‘Abd Allāh ibn ‘Abd al-Muḥsin al-Turkī. Mu’assasat al-Risālah, 1st ed., 1419 AH- 1999.

35.  �Ibn Ḥamdān, Sulaymān ibn ‘Abd al-Raḥmān. Kashf al-Niqāb ‘an Mu’allafāt 

al- Aṣḥāb. Ed. ‘Abd al-Ilāh ibn ‘Uthmān al-Shāyi‘. Dār al-Ṣumay‘ī, 1st ed., 1426 

AH-  2005.

36.  �Ibn Ḥumayd, Muḥammad ibn ‘Abd Allāh. Al-Suḥub al-Wābilah ‘alā Ḍarā’iḥ al-

Ḥanābilah. Ed. Bakr ibn ‘Abd Allāh Abū Zayd and ‘Abd al-Raḥmān al-‘Uthaymīn. 

Mu’assasat al-Risālah, 1st ed., 1416 AH- 1996.

37.  �Ibn Kathīr, ‘Imād al-Dīn Ismā‘īl ibn ‘Umar. Al-Bidāyah wa-al-Nihāyah. Ed. Dr. ‘Abd 

Allāh al-Turkī. Dār Hajar, 1st ed., 1417-1420 AH.

38.  �Ibn Mufliḥ al-Maqdisī, Shams al-Dīn Muḥammad. Al-Furū‘. Ed. ‘Abd Allāh ibn ‘Abd 

al-Muḥsin al-Turkī. Mu’assasat al-Risālah - Dār al-Mu’ayyad, 1st ed., 1424 AH- 2003.

39.  �Ibn Qā’id, ‘Uthmān ibn Aḥmad. Hidāyat al-Rāghib li-Sharḥ ‘Umdat al-Ṭālib. Ed. 

Dr. ‘Abd Allāh al-Turkī. Mu’assasat al-Risālah, 1st ed., 1428 AH- 2007.

40.  �Ibn Qayyim al-Jawzīyah, Abū ‘Abd Allāh Muḥammad. Zād al-Ma‘ād fī Hadī Khayr 

al-‘Ibād. Dār ‘Aṭā’āt al-‘Ilm - Dār Ibn Ḥazm, 3rd ed., 1440 AH- 2019.

41.  �Ibn Qayyim al-Jawzīyah, Muḥammad ibn Abī Bakr. A‘lām al-Mūqi‘īn ‘an Rabb 

al- ‘Ālamīn. Ed. Muḥammad al-Iṣlāḥī. Dār ‘Ālam al-Fawā’id, 1st ed., 1437 AH.

42.  �Ibn Qayyim al-Jawzīyah, Muḥammad ibn Abī Bakr. Badā’i‘ al-Fawā’id. Ed. ‘Alī ibn 

Muḥammad al-‘Imrān. Dār ‘Aṭā’āt al-‘Ilm - Dār Ibn Ḥazm, 5th ed., 1440 AH- 2019.

43.  �Ibn Qudāmah al-Maqdisī, Abū Muḥammad Muwaffaq al-Dīn ‘Abd Allāh. Al-Hādī = 

‘Umdat al-Ḥāzim fī al-Zawā’id. Ed. Nūr al-Dīn Ṭālib. Qaṭar: Wizārat al-Awqāf, 1st 

ed., 1428 AH- 2007.

44.  �Ibn Rajab, ‘Abd al-Raḥmān ibn Aḥmad. Dhayl Ṭabaqāt al-Ḥanābilah. Ed. ‘Abd 

al- Raḥmān ibn Sulaymān al-‘Uthaymīn. Maktabat al-‘Ubaykān, 1st ed., 1425 

AH-  2005.



241

ة(
الث

الث
ة 

سن
)ال

س 
اد

س
 ال

دد
لع

ا
2م

02
5 

وبر
كت

- أ
هـ 

14
47

خر 
الآ

ع 
ربي

المدرسة الحنبلية الفقهية، تاريخها ورجالها وأطوارها

45.  �Ibn Rajab, Abū al-Faraj ‘Abd al-Raḥmān. Qawā‘id Ibn Rajab. Ed. Dr. Khālid 

al- Mushayqiḥ and others. Rakā’iz, 1st ed., 1440 AH- 2019.

46.  �Ibn Taymiyyah, Aḥmad ibn ‘Abd al-Ḥalīm. Al-Istiqāmah. Ed. Dr. Muḥammad Rashād 

Sālim. Jāmi‘at al-Imām Muḥammad ibn Su‘ūd al-Islāmīyah, 1st ed., 1404 AH- 1983.

47.  �Ibn Taymiyyah, Aḥmad ibn ‘Abd al-Ḥalīm. Iqtiḍā’ al-Ṣirāṭ al-Mustaqīm 

li- Mukhālafat Aṣḥāb al-Jaḥīm. Ed. Dr. Nāṣir ibn ‘Abd al-Karīm al-‘Aql. Dār Kunūz 

Ishbīlīyah, 1419 AH- 1998.

48.  �Ibn Taymiyyah, Aḥmad ibn ‘Abd al-Ḥalīm. Jāmi‘ al-Fuṣūl. Compiled and edited by: 

‘Abd Allāh ibn ‘Alī al-Sulaymān. Dār al-‘Umrīyah, 2020.

49.  �Ibn Taymiyyah, Shaykh al-Islām Aḥmad. Majmū‘ al-Fatāwá. Compiled by: ‘Abd al-

Raḥmān ibn Muḥammad ibn Qāsim. Mujamma‘ al-Malik Fahd, 1425 AH- 2004.

50.  �Sibṭ Ibn al-Jawzī, Shams al-Dīn Abū al-Muẓaffar Yūsuf. Mir’āt al-Zamān fī 

Tawārīkh al-A‘yān. Ed. Muḥammad Barakāt and others. Dār al-Risālah, 1st ed., 

1434 AH-  2013.

  



A refereed scientific journal concerned with the publication of research and studies related to Hanbali jurisprudence 
and its principles, published biannually Issued by Rakaez Center for Studies and Research

The Sixth Issue 
Rabi’ al-Ākhir   1447 
O c t o b e r   2025

Five Biographical Accounts of al-Shams Ibn Mufliḥ (d. 763 AH)
                                                                        Editor: Mashārī bin ʿAbd al-Raḥmān bin Burayk al-Sullamī

Ithāf al-Talāmidhah bi-Naṣāʾiḥ al-Asātidhah (Gifting Students with the Counsel of Teachers) by 
Shaykh ʿAbd al-Fattāḥ bin Yūsuf al-Nābulusī al-Ḥanbalī (d. 1363 AH)
                                                                                               Editor: Dr. ʿAbd Allāh bin ʿAlī bin Yaḥyā Faqīh

A Fatwā on the Ownership of Low-Lying Tracts (al-aghwār), Hollows (al-awkār), and Other Mawāt 
“dead” lands by Qāḍī ʿAbd Allāh bin Ṣāliḥ al-Khalīfī (d. 1381 AH)
                                                                                                Editor: Dr. Hānī bin Sālim bin Muṣliḥ al-Ḥārithī 

Questions on selected uṣūlī issues  
                                                                                          

Issues cited outside their expected locus (mażinnah) in Ibn Bālbān al-Ḥanbalī’s (d. 1083 AH) 
Mukhtaṣar al-Ifādāt (Concise Beneficial Notes)

The Ḥanbalis in the travelogue (rihla) of Qāḍī Abū Bakr Ibn al-ʿArabī al-Mālikī (d. 543 AH)

Indexing 
and 
cataloging 2958-5023

2958-5015

Emendations (istidrākāt) by  Shaykh Muḥammad al-Amīn al-Shinqīṭī to Ibn Qudāmah’s Rawḍat 
al-Nāẓir regarding the legal proofs (al-adilla al-sharʿiyya), as reflected in his Mudhakkirah fī Uṣūl 
al-Fiqh: A Collection and Study.
                                                                                  Prof. ʿAbd al-Raḥmān bin ʿAlī bin Muqbil al-Ḥaṭṭāb

The Ḥanbalī school of jurisprudence: Its History, Leading Figures, and Phases
                                                                                                             Dr. Muḥammad Ṭāriq ʿAlī al-Fawzān

Juridical Distinctions (al-furūq al-fiqhiyya) concerning intention (al-niyyah) in acts of worship within 
the Ḥanbalī school.
                                                                                   Dr. Ḥasan Muḥammad Ḥasan Aḥmad (Ibn Abī Kūʿ)

The Uṣūlī and Fiqh opinions of Abū al-Ḥasan al-Khazrī al-Ḥanbalī (d. after 370 AH)
                                                                                                        Ḥalīm bin Manṣūr bin Qudūr Mudabbir

Uṣūlī issues in which the preferred opinions (tarjīḥāt) differ between Ibn Mufliḥ and al-Mardāwī
                                                                                                       Bilāl bin Ṣāliḥ bin Muḥammad al-Hawsāwī

Verified Manuscripts

Research and studies

an interview with Prof. ʿIyāḍ bin Nāmī al-Sullamī

                                                                                             Dr. ʿAbd al-Raḥmān bin ʿAlī bin Muḥammad al-ʿAskar

Dr. Ṭāriq bin ʿAbd al-Raḥmān bin Muḥammad al-Ḥammūdī

Essays and Others

6


